### DOCTRINA VITÆ

PRO

### **NOVA HIEROSOLYMA**

EX

#### PRÆCEPTIS DECALOGI.



AMSTELODAMI:
MDCCLXIII.

#### > This Page Blank in Original <

#### DOCTRINA VITÆ PRO NOVA HIEROSOLYMA EX PRÆCEPTIS DECALOGI

| AMSTELODAMI: MDCCL> | III. |
|---------------------|------|
|                     |      |
| Esselate Name       |      |

English Name:

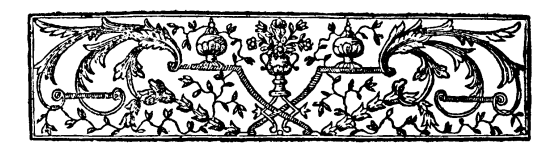
Doctrine of Life For the New Jerusalem out of the Precepts of the Decalogue by Emanuel Swedenborg

Amsterdam: 1763 Latin

This photocopy of the original Latin Edition is available for FREE use by anyone, as a courtesy of The Lord's New Church Which Is Nova Hierosolyma.

 $\underline{www.TheLordsNewChurch.com}$ 

We gratefully acknowledge the work of The Swedenborg Institute Basel, Switzerland, which made this Swedenborg eBook possible.



### DOCTRINA VITÆ

PRO

#### NOVA HIEROSOLYMA

Quod omnis Religio sit vitæ, & quod vita ejus sit sacere bonum.

mnis homo, cui est religio, scit & agnoscit, quod qui bene vivit, salvetur, & quod qui male vivit condemnetur: scit enim & agnoscit, quod, qui bene vivit, bene cogitet, non solum de Deo, sed etiam de proximo, non autem qui male vivit. Vita hominis est ejus amor, & quod homo amat, non modo libenter facit, sed etiam libenter cogitat. Quod itaque dicatur, quod vita sit sacere

bonum, est quia facere bonum unum agit cum cogitare bonum; quæ si non unum agunt apud hominem, non sunt vitæ ejus. Sed hæc in sequentibus demonstranda sunt.

2. Quod Religio sit vitæ, & quod Vita sit sacere bonum, hoc omnis qui legit Verbum videt, & cum legit, aguoscit. In Verbo hæc sunt., Quisquis solverit Præceptorum horum minimum, & docuerit ita homines, minimus vocabitur in Regno Cælorum: qui vero sacit & docet, hic magnus vocabitur in Regno cælorum. Dico vobis, nisi Justitia vestra abundaverit super Scribarum & Pharisteorum, non intrabitis in Regnum cælorum, Matth. V. 19 20., Omnis Arbor, quæ non sacit fructum bonum, exscinditur, & in ignem conjicitur; quare ex fructibus corum cognoscetis illos, Matth. VII. 19. 20., Non omnis dicens Mihi, Domine, Domine, intrabit in Regnum cælorum, sed saciens voluntatem Patris mei, qui est in Cælis, Matth. VII. 21., Multi dicent Mihi in die illo, Domine, Domine, nonne per Nomen tuum prophetavimus.

Λ 2

& in Nomine tuo multas virtules fecimus; fed tunc confitebor illis, non novi vos, discedite a Me Operantes iniquitatem, Matth. VII. 22. 23, Omnis qui audit verba mea, & facit illa, comparabo viro prudenti, qui ædificavit domum fuam super petra: at omnis audiens verba mea & non faciens illa, comparabitur viro stulto, qui ædificavit domum suam super arena, Matth. VII. 24, 26., Jesus dixit; exivit seminans ad seminandum; semina alia ceciderunt super viam duram; alia in petrofa; alia inter spinas; & alia in terram bonam. Ille qui in terram bonam seminatus, hic est, qui verbum audit & attendit, qui inde fructurn fert & facit, alius centuplum, alius sexagecuptum, & alius trigecuplum: cum hæc dixit Jesus, exclamabat, dicens, qui habet aures ad audiendum audiat,, Matth. XIII. 3 ad 9. 23.,, Venturus est Filius hominis in gloria Patris fui. & tunc reddet unicuique secundum facta ejus., Matth. XVI. 27.,, Auferetur a Vobis Regnum Dei, & dabitur Genti facienti fructus ejus,, Matth. XXI. 43.,, Quando venerit Filius hominis in gloria sua, tunc sedebit super throno gloriæ, & dicet ovibus a dextris, venite benedicti, & tanquam hæreditatem possidete paratum vobis regnum a fundatione mundi; nam esurivi & dedistis Mihi quod ederem, sitivi & potastis Me, peregrinus sui & collegistis Me, nudus sui & induistis Me, ægrotus fui & visitastis Me, in custodia fui & venistis ad Me. Tunc respondebunt justi; quando ita vidimus Te: sed respondens Rex dicet, amen dico vobis, in quantum fecistis uni ex fratribus meis minimis, Mihi fecistis. Et Rex dicet similia ad hircos, qui a sinistris, & quia illi talia non fecerunt, dicet, discedite a Me maledici in ignem æternum, paratum diabolo, & angelis ejus,, Matth. XXV. 31 ad 46., Facite fructus dignos pænitentia, jam jam fecuris ad radicem arborum jacet; omnis igitur arbor non facions fructium bonum, exscinditur & in ignem conjicitur, Luc. III. 8. 9., Jesus dixit, quid Me vocatis Domine, Domine, & non facitis quæ dico. Omnis qui venit ad Me, & audit sermones meos, & facit illos, similis est homini ædisicanti domum, & posuit fundamentur. Ther petra: qui vero audit & non facit, similis est homini ædificanti domum super humo sine sundamento,, Luc: VI. 46 ad 49., Jesus dixit, Mater mea & fratres mei hi sunt, qui audiunt verbum Dei & faciunt illud,, Luc. VIII. 21., Tunc incipietis stare & pulsare januam, dicentes, Domine, aperi nobis; sed respondens dicet illis, non novi vos unde sitis, discedite a Me onnes operarii iniquitatis,, Luc. XIII. 25 ad 27.,, Hoc est judicium, quod Lux venerit in mundum, sed dilexerunt homines magis tenebras quam lucem, erant enim opera corum mala; omnis qui mala facit, odit lucem, ne coarguantur opera ejus. Qui autem facit veritatem, venit ad lucem, ut manisestentur opera ejus, quoniam in Deo facta sunt,, Joh. III. 19 ad 21.,, Et exibunt qui bona fecerunt, in resurrectionem judicii, Joh. V. 29., Scimus quod peccatores Deus non audiat, sed si quis Deum colit, & voluntatem Ejus facit, hunc audit,, Joh IX. 31.,, Si hæc scitis, beati eslis si feceritis illa,, Joh. XIII. 17.,, Qui habet præcepta, & facit illa, ille est qui amat Me, & Ego ama. bo illum, & manifestabo illi Me Ipsum; & ad illum veniam, & mansionem apud illum faciam. Qui non amat Me, verba mea non fervat,, Joh. XIV. 15. 21 ad 24., Jesus dixit. Ego sum Vitis, & Pater meus Vinitor: omnem pal-

mitem in Me non ferentem fructum, tollit illum; omnem autem palmitem frucsum ferentem, putabit illum, ut plus fructus ferat,, Joh. XV. 1. 2,, In hoc glorificatus est Pater meus, at frusum multum feratis, & reddamini discipuli mei,, Joh. XV. 8., Vos amici mei estis, si feceritis quæcunque mando volis: Ego elegi vos, ut fructum feratis, & fructus vester maneat,, Joh. XV. 14. 16.,, Dominus dixit Johanni, scribe Angelo Ephesinæ Ecclesiæ, novi opera tua: habeo contra te, quod charitatem priorem reliqueris; age pænitentiam, & priora ope-7a fac; fin vero, movebo candelabrum tuum e loco ejus,, Apoc. II. 1. 2. 4. 5.,, Angelo Ecclesia Smyrnæorum scribe, novi opra tua,, Apoc. II. 8.,, Angelo Ecclesiæ in Pergamo scribe, novi opera tua, pænitentiam age,, Apoc. II. 13. 16., Angelo Ecclesiæ in Thyatiris scribe, novi opera tua & charitatem; & opera tua posteriora plura primis,, Apoc. II. 26.,, Angelo Ecclesiæ in Sardibus scribe, novi opera tua, quod nomen habeas quod vivas, sed mortuus es: nons inveni opera tua perfecta soram Deo, pænitentiam age,, Apoc. III. 1. 2. 3.,, Angelo Ecclesiæ quæ in Philadelphia scribe, novi opera tua,, Apoc. III. 7. 8.,, Angelo Ecclesiæ Laodicensium scribe, novi opera tua, age pænitentiam,, Apoc. III. 14. 15. 19, Audivi vocem e cælo dicentem, scribe, beati mortui, qui in Domino moriuntur a nunc: dicit spiritus, ut requiescant ex laboribus suis, Opera illorum sequentur cum illis,, Apoc. XIV. 13.,, Liber apertus est, qui est vitæ, & judicati sunt mortui, juxta ea quæ scripta in Libro, omnes secundum opera illerum,, Apoc. XX. 12. 13.,, Ecce venio cito, & merces mea Mecum, ut dem unicuique secundum opus ejus,, Apoc. XXII. 12. Similiter in Veteri Testamento,. Retribue illis juxta opus illorum, & juxta factum manuum illorum, Jerem. XXV. 14., Jehovah, cujus oculi aperti sunt super omnes vias hominum, ad dandum cuivis secundum vias ejus, & secundum fructum operum ejus,, serem. XXXII. 19., Visitabo secundum vias ejus, & opera ejus retribuam illi, Hosch. IV. 9., Jehovah juxta vias nostras, juxta opera nostra facit nobiscum,, Sach. 1. 6. Ac multis in locis, quod statuta, mandata & leges facerent; ut,, Observabitis statuta mea, & judicia mea, que si fecerit homo, vivet per illa,, Levit. XVIII. 5., Observabitis omnia statuta mea, & judicia mea, ut faciatis illa,, Levit. XIX. 37. Cap XX. 8 Cap. XXII. 31. Benedictiones, si fecerint præcepta, & maledictiones si non fecerint,, Levit. XXVI. 4 ad 46. Mandatum filiis Israelis, ut facerent sibi peniculamentum super alis vestium suarum, ut recordarentur omnium præceportum Jehovæ, ut facerent illa,, Deutr. XXVII. 25; & in mille aliis locis. Quod Opera sint quæ faciunt hominem Ecclesiæ, & quod salvetur secundum illa, docet etiam Dominus in Parabolis, quarum plures involvunt, quod qui bona faciunt acceptentur, & qui mala, rejiciantur; ut in Parabola de Agricolis in Vinea Matth. XXI. 33 ad 44. De Ficu, quæ non dedit fructum, Joh. XIII. 6 seq. De Talentis & Minis cum quibus negotiarentur, Matth XXV. 14 ad 31. Luc. XIX. 13 ad 25. De Samarita qui obligavit vulnera fauciati a latronibus, Luc. X. 30 ad 37. De Divite & Lazaro, Luc XVI. 19 ad 31. De decem Virginibus, Matth XXV. 1 ad 12.

3. Quod omnis, cui religio est, sciat & agnoscat, quod qui bene vivit salvetur, & qui male vivit condemnetur, est ex conjunctione Cæli cum homine qui ex Verbo novit quod Deus sit, quod Cælum & Infernum sint, & quod Vita post mortem sit; inde est communis illa perceptio. Quare in Doctrina sidei Athanasianæ de Trinitate, quæ universaliter in Christiano Orbe recepta est, etiam hoc, quod in sine ejus dicitur, unniversaliter receptum est, nempe,, Jesus Christus, qui passus est propter Salvationem nostram, ascendit in Cæ, lum, & sedet ad dextram Patris Omnipotentis, unde venturus est ad judi, candum vivos & mortuos; & tunc illi, qui bona secerunt, intrabunt in vitam

, aternam, & qui mala fecerunt, in ignem aternum.

4. Sunt tamen in Ecclesiis Christianis multi, qui docent, quod sola sides salvet, & non aliquod bonum vitæ seu bonum opus; hi etiam adjiciunt, quod non malum vitæ seu malum opus condemnet justificatos per solam sidem, quia in Deo & in gratia sunt. Sed mirum est, quod tametsi illi talia docent, usque agnoscant, quod sit ex communi perceptione e Cælo, quod salventur qui bene vivunt, & condemnentur qui male vivunt. Quod usque agnoscant, patet ex Oratione, quæ in Templis tam in Anglia, quam in Germania, Suecia & Dania legitur coram populo, qui sacram Cænam obit. Quod in illis Regnis sint, qui solam illam sidem docent, notum est. Oratio, quæ in Anglia le-

gitur coram populo qui sacramentum Cænæ obit, est hæc.

5. ., The way and means to be received as worthy partakers of that Holy Table is First, to examine your lives and Conversations by they rule of Gods commandiments, and wherein foever ye shall perceive yourselves to have offended either by will, word or deed, there to bewail your own finfullnes, and to confess yourselves to Almighty God, with full purpose of amendment of life; and if ye shall perceive your offences to be such, as are not only against God, but also against yours neighbours, then ye shall reconcile yourfelves unto them, being ready to make restitution and satisfaction according to the utmost of your power, for all injuries and wrongs done by you to any other, and being likewise ready to forgive others that have offended you, as ye would have forgivenes of yours offences of Gods hand, for otherwise the receiving of the Holy Communion doth nothing else but encreafe your damnation. Therfore if any of you be a blasphemer of God, or hinderer or flanderer of his word, or adulterer, or be in malice or envy, or in any other grivous crime, repent you of yours fins, or else come not to the Holy Table; lest after the taking of that Holy Sacrament the Devil enter into you, as he entered into Judas, and fill you with all iniquites, and bring you to destruction both of body and soul.

6. ,, Hæc in Latino sermone ita sunt., Hæc est via & hoc est medium, ut quis siat dignus particeps Sanctæ Cænæ: primarium est, ut exploret suæ vi, tæ sacta & commercia secundum normam præceptorum Dei; & in quibus, cunque animadvertit se offendisse voluntate aut loquela aut sacto, tunc de, ploret vitiosam suam naturam, & consessionem faciat coram Omnipotente
, Deo, cum pleno proposito emendandi vitam; & si animadvertit essensas,
 tales esse, ut non modo sint contra Deum, sed etiam contra proximum,
 tunc reconciliabit se illi, & promptus erit ad restitutionem & satisfactionem

" ex omni potentia sua, propter injurias & mala alicui facta; & similiter promp-, tus erit ad remittendum aliis offensas, quemadmodum vult ut offensæ suæ , remittantur a Deo: alioquin receptio Sanctæ Communionis non facit nisi quam aggravet damnationem. Quapropter si quis vestrum est blasphemator Dei, obtrectator aut sugillator Verbi Ipsius, aut adulter, aut in malitia vel ,, in malevolentia, aut in aliquo alio enormi crimine, pænitentiam a peccatis ,, age; si non, ad Sanctam Cænam ne accedas; alioquin post receptionem ejus diabolus intraturus est in te, sicut intravit in Judam, & impleturus te

,, omni iniquitate, & destructurus & corpus & animam.

7. Datum est interrogare aliquos Presbyteros Angliæ, qui solam sidem confessi sunt & prædicaverunt, quod factum est in Mundo Spirituali, num quando in Templis prælegerunt illam Orationem, in qua non nominatur fides, crediderint quod ita sit, ut quod si mala faciunt, & non pænitentiam agant, diabolus intraturus in illos sicut in Judam, & destructurus illorum & corpus & animam, dixerunt, quod in illo statu, in quo fuerunt, cum prælegerunt Orationem, non aliud sciverint & cogitaverint, quam quod illa essent ipsa religio; sed quod cum sermones suos seu prædicationes concinnarent & elimarent, non similiter cogitaverint, quia de fide, quod esset unicum medium salutis, & de bono vitæ quod effet accefforium morale pro bono publico. Sed usque convicti sunt, quod etiam illis communis perceptio esset, quod qui bene vivit salvetur, & qui male vivit condemnetur, & quod hæc perceptio illis sit, quando non in suo proprio sunt.

8. Quod omnis Religio sit vitæ, est quia unusquisque post mortem est sua vita, manet enim eadem, quæ ei fuerat in mundo, & non mutatur, mala enim vita in bonam non potest converti. nec bona in malam, quia oppositæ funt, & conversio in oppositum est exstinctio: quare quia oppositæ sunt, vita bona vocatur vita, & vita mala vocatur mors. Inde est quod Religio sit vitæ. & quod vita sit bonum facere. Quod homo sit post mortem qualis ejus vitafuerat in mundo, videatur in Opere de Cælo et Inferno, n. 470 ad 484.

#### Quod nemo possit bonum sacere, quod bonum est, a se.

9. Ouod hactenus vix aliquis sciat, num bonum quod facit sit a se, vel a Deo, est causa, quia Ecclesia separavit sidem a charitate, & bonum est charitatis; homo dat pauperibus, opitulatur egenis, impendit Templis & Xenodochiis, confulit Ecclesiæ, Patriæ & Concivi, sedule invisit Templum, tunc devote auscultat & orat, Verbum & Libros pietatis legit, & cogitat de falute, & non scit num illa faciat a se vel a Deo: eadem potest facere ex Deo, & potest facere ex se; si illa ex Deo facit, bona sunt, si ex se, non bona sunt. Imo dantur similia bona ex se, quæ exstanter mala sunt, ut funt bona hypocritica, quæ deceptoria & fraudulenta.

10. Bona ex Deo & ex se, possunt comparari auro: Aurum quod ab inti-

mo aurum, & vocatur aurum obryzum, hoc bonum aurum est: Aurum commixtum argento est quoque aurum, sed bonum secundum commixtionem; minus autem Aurum commixtum cupro. At Aurum arte factum, & simile auro ex colore, non est bonum, non enim substantia auri in eo est. Datur etiam Auratum, ut auratum argentum, cuprum, ferrum, stannum, plumbum, tum auratum lignum & auratus lapis, quæ superficietenus etiam possunt apparere sicut aurum, sed quia non sunt aurum, æstimantur vel secundum artem, vel secundum pretium aurati, vel secundum pretium auri quod abradi potest; hæc bonitate differunt ab ipso auro, sicut vestis ab homine. Potest etiam lignum putidum & scoria, imo simus, induci auro; hoc aurum est, quod cum bono Pharissico comparabile est.

11. Homo ex sciencia novit, num aurum in substantia bonum est, num commixtum & falsisicatum, & num inductum, sed non ex scientia novit, num bonum quod facit in se bonum est; hoc solum novit, quod bonum a Deo bonum sit, & quod bonum ab homine non bonum sit; quare quia interest saluti scire, num bonum quod facit a Deo sit, vel num a Deo non sit, ideo revelandum est; sed antequam revelatur, dicetur aliquid de Bonis.

12. Datur Bonum civile, Bonum morale, & Bonum spirituale. Bonum civile est quod homo facit ex Lege civili, per id bonum & secundum id est homo civis in Mundo naturali: Bonum morale est quod homo facit ex Lege rationali, per id bonum & secundum id est ille homo: Bonum Spirituale est quod homo facit ex Lege spirituali, per id bonum & secundum id est homo civis in Mundo Spirituali. Hæc Bona sequuntur in hoc ordine; Bonum spirituale est

supremum, Bonum morale est medium, & Bonum civile est ultimum.

13. Homo, cui est Bonum spirituale, est homo moralis & quoque homo civilis; at homo, cui non est Bonum spirituale, apparet sicut sit homo moralis & civilis, sed usque non est. Quod homo, cui est Bonum spirituale, sit homo moralis & civilis, est quia Bonum spirituale esseniam boni in se habet, & ex illo Bonum morale & civile: essentia boni non potest dari aliunde, quam ab Ipso, Qui est Ipsum Bonum: essentia boni non potest dari aliunde, quam ab Ipso, Qui est Ipsum Bonum: essentia boni mon quaquaversum, intende, & inquire, unde Bonum est bonum, & videbis quod sit a suo Esse, & quod id sit Bonum quod Esse boni in se habet, consequenter quod id sit Bonum, quod est ab Ipso Bono, ita a Deo; consequenter quod Bonum non a Deo, sed ab homine, non bonum sit.

14. Ex illis quæ in Doctrina de Scriptura Sacra, n. 27. 28. 38, dicta sunt, videri potest, quod Supremum, Medium & Ultimum faciant unum, sicut Finis, Causa & Effectus, & quod quia faciunt unum, ipse sinis dicatur sinis primus, causa sinis medius, & effectus sinis ultimus: inde patebit, quod apud hominem, cui Bonum spirituale est, morale apud illum sit Spirituale medium, ac quod civile sit Spirituale ultimum. Inde nunc est, quod dictum sit, quod homo, cui est Bonum Spirituale, sit homo moralis & homo civilis; & quod homo, cui non est Bonum spirituale, non sit homo moralis, nec civilis, sed quod modo appareat sicut sit. Apparet sibi & quoque aliis.

15. Quod homo, qui non Spiritualis est, usque possit rationaliter cogitare

& inde loqui, sicut Spiritualis homo, est quia Intellectus hominis potest elevari in lucem cæli, quæ est veritas, & ex illa videre; sed Voluntas hominis non potest similiter elevari in calorem cæli, qui est amor, & ex illo facere. Inde est, quod Veritas & Amor non unum faciant apud hominem, nisi Spiritualis sit; inde etiam est quod homo possit loqui; hoc etiam facit discrimen inter hominem & inter bestiam: per hoc quod Intellectus possit elevari in Cælum, cum adhuc non Voluntas, est quod homo possit reformari & spiritualis sieri, sed tunc primum reformatur & spiritualis sit, quando etiam voluntas elevatur. Ex illa dote Intellectus præ dote Voluntatis, est, quod homo, qualiscunque sit, etiam malus, possit rationaliter cogitare & inde loqui, sicut spiritualis; sed quod non usque rationalis sit, est quia Intellectus non ducit Voluntatem, sed Voluntas Intellectum. Intellectus modo docet & monstrat viam, ut in Doc-TRINA de Scriptura Sacra n. 115, dictum est; & quamdiu Voluntas non una cum Intellectu est in Cælo, homo non est spiritualis, & inde nec rationalis; nam cum relinquitur suæ Voluntati seu suo Amori, tunc rationalia intellectus fui de Deo, de Calo, & de Vita aterni, ejicit, & loco illorum assumit talia, quæ cum Voluntatis ejus amore concordant, & illa vocat rationalia. Sed hæc videnda erunt in Transactionibus de Sapientia Angelica.

16. In sequentibus illi qui bonum faciunt a se, dicentur homines Naturales, quoniam Morale & Civile apud illos quoad essentiam est Naturale: at illi, qui bonum faciunt a Domino, dicentur homines Spirituales, quoniam Morale & Civile apud illos quoad essentiam est Spirituale.

17. Quod nemo possit facere aliquod bonum quod bonum est, a se, docet Dominus apud Johannem,, Homo non potest sumere quicquam, nist sit datum illi e Cælo,, III. 27. & apud Eundem,, Qui manet in Me, & Ego in illo, bic fert fructum multum: quia sine Me non potestis facere quicquam,, XV. 5: qui manet in Me & Ego in illo, hic fert fructum multum, est quod a Domino sit omne bonum, fructus est bonum; sine Me non porestis facere quicquam, est quod nemo id possit facere a se. Illi qui credunt in Dominum, & bonum faciunt ab Ipso, vocantur Filii lucis,, Joh XII. 36. Luc. XVI. 8. Filii nuptiarum, Marc. II. 19. Filii resurrectionis, Luc XX. 36. Filii Dei, Luc. XX. 36 Joh. I. 12. Ex Deo nati, Joh. I. 13. Quod Deum visuri sint, Matth. V. 8. Quod Dominus mansionem apud illos facturus sit, Joh. XIV. 23. Quod sidem Dei habeant, Marc. XII. 22. Quod opera illorum fint a Deo facta, Joh. 111. 21. Hwe in fumma funt in his verbis., Quotquot receperunt Jesum, dedit illis potestatem ut silii Dei essent, credentibus in Nomen Ipsius; qui non ex sangvinibus, neque e voluntate carnis, neque e voluntate viri, sed ex Deo nati sunt,, Joh. I. 12. 13; credere in Nomen Filii Dei, est credere Verbum, & vivere secundum id; voluntas carnis est proprium voluntatis hominis, quod in se est malum, & voluntas viri est proprium intellectus ejus, quod in se est falsum ex malo: nati ex illis, sunt qui ex proprio volunt & faciunt, ac cogitant & loquintur; nati a Deo sunt qui illa ex Domino. In fumma, quod non bonum fit quod ab homine, fed quod bonum fit quod a Domino.

### Quod quantum homo fugit mala ut peccata, tantum faciat bona non a se, sed a Domino.

uis non scit & scire potest, quod mala impediant, quin Dominus ac hominem intrare possit; Malum enim est Infernum, & Dominus est Cælum, ac Infernum & Cælum opposita sunt, quantum itaque homo est in uno, tantum non potest esse in altero; unum enim agit contra alterum, & destruit.

19. Homo, quamdiu est in Mundo, in medio est inter Infernum & Cælum; infra est Infernum & supra est Cælum, & tunc tenetur in Libero convertendi se aut ad Infernum aut ad Cælum; si se convertit ad Infernum, avertit se a Cælo, si autem convertit se ad Cælum avertit se ab Inferno. Seu quod idem est; homo, quamdiu est in mundo, in medio stat inter Dominum & diabolum ac tenetur in Libero convertendi se aut ad unum aut ad alterum, si se convertit ad diabolum, se avertit a Domino, si autem convertit se ad Dominum, avertit se a diabolo. Seu quod idem est; homo, quamdiu in mundo est, in medio est inter malum & bonum, & tenetur in Libero convertendi se aut ad unum aut ad alterum, si se convertit ad malum avertit se a bono, si autem convertit se ad bonum avertit se a malo.

20. Dicitur, quod homo teneatur in Libero convertendi se huc illuc; hoc Liberum est cuivis homini non ab ipso, sed a Domino, quare dicitur quod teneatur in illo. De Æquilibrio inter Cælum & Insernum, & quod homo sit in illo, & inde in Libero, videatur in Opere de Cælo et Inferno n. 589 ad 596 & n. 597 ad 603. Quod quivis homo in Libero teneatur, & quod id nemini auseratur, videbitur in suo loco.

21. Ex his manifeste patet, quod quantum homo sugit mala, tantum apud Dominum & in Domino sit, & quantum in Domino est, tantum faciat bona non a se, sed a Domino. Inde hæc communis Lex resultat; Quod QUANTUM QUIS FUGIT MALA, TANTUM FACIAT BONA.

22. Sed duo Requisita sunt; Unum, quod homo sugere debeat mala quia peccata sunt, hoc est, quia sunt Infernalia & Diabolica, ita contra Dominum & contra Leges Divinas: Alterum, quod homo debeat sugere mala ut peccata sicut ab seiplo, sed sciat & credat quod a Domino. Sed de hoc & de illo Requisito dicetur in Articulis subsequentibus.

23. Ex his funt Tria hæc Consequentia I. Quod si homo bona vult & facit, antequam sugit mala ut peccata, bona non sint bona. Il. Quod si homo pia cogitat & loquitur, & non sugit mala ut peccata, pia non sint pia. III. Quod si homo scit & sapit multa, & non sugit mala ut peccata, usque non sapiat.

24. I. Quod si homo bona vult & facit, antequam fugit mala ut peccata, bona non sint bona, est quia non prius est in Domino. ut supra dictum est: prout si det pauperibus, opem ferat egenis, impendat Templis & Hospitalitiis, benefaciat Ecclesiæ, Patriæ & concivibus, doceat Evangelium & convertat, agat justi-

tiam

tiam in judiciis, sincertatiem in negotiis, & rectitudinem in operis; & tamen mala ut peccata nihili facit, sicut fraudes, adulteria, odia, blasphemias, & similia alia, tunc non aliter potest facere bona, quam quæ intus mala sunt, sacit enim illa ex se, & non ex Domino, ita est ipse in illis, & non Dominus, & bona, in quibus ipse homo est, sunt oumia conspurcata malis ejus. & spectant ipsum & mundum Attamen eadem illa sacta, quæ supra recensita sunt, interius bona sunt, si homo sugit mala ut peccata, prout fraudes, adulteria, odia, blasphemias, & similia alia; facit enim illa a Domino; & vocantur in

Deo facta, Joh. III. 19. 20. 21.

25. II. Quod si homo pia cogitat & lequitur, & non fugit mala ut pescata, pia non sint pia, est quia non est in Domino; ut si frequentat Templa, devote aufcultat prædicationes, legit Verbum & pietatis libros, obit sacramentum cænæ, quotidie fundit preces, imo si multum cogitat de Deo, & de salute, & tamen mala, quæ sunt peccata, nihili sacit, ut fraudes, adulteria, odia, blasphemias, & similia alia, tune non potest aliter cogitare & loqui pia, quam quæ intus non pia sunt, nam ipse homo cum malis suis est in illis; hæc quidem tune nescit, sed tamen inibi sunt, & coram illo latent; est enim sicut sons, cujus aqua est impura ex vena. Exercitia pietatis ejus vel sunt modo solennia ex habitu, vel sunt meritoria, vel sunt hypocritica: ascendunt quidem versus cælum, sed restectunt se in via & decidunt, sicut sumi in aere.

26. Datum est videre & audire multos post mortem, qui enumeraverunt bona sua opera, & pietatis exercitia, quæ nunc supra n. 24. 25 memorata sunt, & plura adhuc: inter illos etiam vidi quosdam habere lampades & non oleum: at inquisitum est num sugerint mala ut peccata, ac inventi, quod non, quare illis dictum est, quod mali sint; visi etiam postea intrare cavernas, ubi similes

mali erant.

27. III. Quod si homo scit & sapit multa, & non fugit mala ut peccata, usque non sapiat, est ex simili causa, de qua prius, quod sapiat a se & non a Domino; prout si sciat doctrinam Ecclesiæ suæ, & omnia ejus ad amussim; si sciat confirmare illa per Verbum & per ratiocinia; si sciat Doctrinas omnium Ecclesiarum a seculis, & simul edicta omnium Conciliorum; imo si sciat veritates, & quoque videat & intelligat illas, ut si sciat quid Fides, quid Charitas, quid Pietas, quid Penitentia & Remissio peccatorum, quid Regeneratio, quid Baptismum & sacra Cæna, quid Dominus, & quid Redemptio & Salvatio; is usque non sapit si non sugit mala ut peccata, sunt enim cognitiones absque vita, quia modo intellectus ejus & non simul voluntatis ejus sunt, & quæ talia sunt, tempore pereunt, ex causa, de qua supra n. 15; post mortem etiam ipse homo ejicit illa, quia cum amore voluntatis ejus non concordant. Sed usque cognitiones maxime necessarie sunt, quia illæ docent quomodo homo faciet, & cum facit illas, tunc apud illum vivunt; non prius.

28. Her omnit que hactenus dicta sunt, Verbum multis in locis docet; ex quibus sequentia modo adducentur. Verbum docet quod nemo possit in bono esse & simul in malo, seu quod idem, quod nemo possit quoad animam in Celo esse & simul in Inserno: docet hoc in his,, Namo potest duobus Dominis

fervire, nam aut unum odio habebit, & alterum amabit, aut uni adhærebit, & alterum contemnet: non potestis Deo servire & mammonæ, Matth. VI. 24., Quomodo potestis bona loqui, cum mali estis; ex abundantia cordis os loquitur; bonus homo en bono thesauro cordis sui emittit bona, & malus homo ex malo thesauro emittit mala,, Matth. XII. 34. 35., Arbor bona non facit fructum malum, neque arbor mala facit fructum bonum: omnis arbor ex proprio fructu cognoscitur; non enim ex spinis colli-

gunt ficus, neque ex ruho vindemiant uvam., Luc. VI. 43 44.

29. Verbum docet, quod nemo possit bonum sacere a se, sed a Domino; Dixit Jesus, Fgo sum Vitis, & Pater meus Vinitor: omnem palmitem in Me non screntem fructum, tollit il um: omnem autem fructum ferentem, putabit illum, ut plus fructus scrat. Manete in Me etiam Ego in vobis: quemadmodum palmes non potest scree fructum a se ipso, nist manscrit in vite, ita neque vos, nist in Me manscritis. Ego sum Vitis, vos palmites; qui manet in Me, & Ego in illo, bic sert fructum multum; quia sine Me, non potestis sacere quicquam. Nist quis manserit in Me, ejectus est foras sicut palmes, & arcsactus est, & colligunt illum, & in ignem conjiciunt, & comburitur,, Joh. XV. 1 ad 6.

30. Verbum docet, quod quantum homo non purificatus est a malis, bona ejus non sint bona, nec pia ejus sint pia, nec sapiat; & vicissim; in his, Væ vohis Scribæ & Pharisæi, hypocritæ, quia similes vos facitis sepulchris dealbatis, quæ foris quidem apparent pulchra, intus vero plena funt ossibus mortuorum & omni immunditie: sic etiam vos foris quidem apparetis justi, intus vera pleni estis hypocrisi E iniquitate. Væ vobis, quia purgatis exterius poculi & patinæ, interiora vero plena sunt rapina & intemperantia. Pharisæe cæce, purga prius interius poculi & patinæ, ut fiat etiam exterius mundum, Matth. XXIII. 25 ad 28. Tum ex his apud Esajam, Audite verbum Jehovæ principes Sodomæ, audite legem Dei nostri, popule Gomorrhæ: quid Mihi multitudo sacrificiorum vestrorum, ne addite adducere mincham vanitatis; suffitus abominatio Mihi est, novilunium & sabbathum, non possum ferre iniquitatem: novilunia & festa stata vestra odit anima mea; unde quando expanditis manus vestras, occulto oculos meos a vohis; etiam si multiplicatis orationem, non Ego audiens; manus vestræ sanguinibus plenæ sunt. Lavate vos, purificate vos, removete malitiam operum vestrorum a coram oculis meis, cessate malum facere: si fuerint peccata vestra sicut coccinea, sicut nix albescent, si rubra fuerint, sicut lana erunt,, I. 10 ad 18; hæc in summa sunt, quod nisi homo fugit mala, omnia cultus ejus non bona fint, fimiliter omnia ejus opera, nam dicitur, non possum ferre iniquitatem, purificate vos, removete malitiam operum vestrorum, cessate malum facere. Apud Jeremiam,, Revertimini quisque a via sua mala, & bona reddite opera vestra,, XXXV. 15.

Quod iidem nec sapiant; apud Esajam, Væ sapientihus in oeulis suis, & coram faciebus suis intelligentihus,, V. 21. Apud Eundem,, Peribit sapientia sapientium, ac intelligentia intelligentium: væ illis qui profunde sapiunt, & sunt in tenebris opera illorum, XXIX. 14. 15: & alibi apud Eundem,, Væ descendentibus in Ægyptum pro auxilio, & super equis innituntur, & considunt super curru quod multus, & super equitibus quod validi sint, sed non respiciunt ad Sanctum Israelis, & sebovam non quærunt. Sed surget contra donnum malignorum, & contra auxilium o-

perantium iniquitatem: nam Ægyptus non Deus, & Equi ejus care non spiritus,, XXXI. 1. 2. 3; ita describitur propria intelligentia; Ægyptus est scientia; equus est intellectus inde; currus est doctrina inde; eques est intelligentia inde, de quibus dicitur, væ illis, qui non respiciunt ad Sanctum Israelis, & Jehovam non quærunt: destructio eorum per mala, intelligitur per surget contra domum malignorum, & contra auxilium operantium iniquitatem: quod illa sint ex proprio, & ideo non in illis vita, intelligitur per quod Ægyptus homo & non Deus, & quod equi ejus caro & non spiritus, homo & caro sunt proprium hominis, Deus & Spiritus sunt vita a Domino; equi ægypti sunt propria intelligentia. Talia sunt plura in Verbo de Intelligentia a se, & de Intelligentia a Domino, quæ modo per sensum spiritualem patent.

Quod nemo salvetur per bona a se, quia non sunt bona, patet ex his, Non omnis dicens Mihi, Domine, Domine, intrabit in Regnum cælorum, sed faciens voluntatem Patris mei: multi dicent Mihi in die illo, Domine, Domine, nonne per Nomen tuum prophetavimus, & per Nomen tuum dæmonia ejecimus, & in Nomine tuo multas virtutes fecimus, sed tunc consitehor illis, non novi vos, discedite a Me Opekantes iniquitatem, Matth. VII. 21. 22. 23. Et alibi, Tunc incipietis foris stare, & pulsare januam, dicentes, Domine aperi nobis; & incipietis dicere, edimus coram Te, & hibimus, & in plateis nostris decuisti; sed dicet, dico vobis, non novi vos unde sitis, discedite a Me omnes Operarii iniquitatis, Luc. XIII. 25. 26. 27. Similes enim sunt Pharisæo, qui in Templo stans orabat, dicens quod non esset sicut reliqui homines, rapax, injustus, mæchus, quod jejunaret bis in septimana, & daret decimas omnium quæ possidebat,, Luc. XVIII. 11 ad 14. sunt etiam illi qui vocantur inutiles servi, Luc. XVIII. 10.

31. Veritas est, quod nullus homo possit facere bonum a se, quod bonum est; sed per id destruere omne bonum charitatis, quod homo, qui sugit mala ut peccata, sacit, est enorme, est enim e diametro contra Verbum, quod mandat quod homo faciet; est contra præcepta amoris in Deum, & amoris erga proximum, a quibus mandatis Lex & Prophetæ pendent; & est sugillare & supplantare omne religionis; unusquisque enim scit, quod religio sit bonum sacere, & quod quisque secundum sacta judicetur. Omnis homo talis est, ut possit sugere mala sicut a seipso ex potentia Domini, si illam imploret, & quod postea facit, est bonum a Domino.

#### Quod quantum quis fugit mala ut peccata, tantum amet vera.

Sunt duo Universalia, quæ procedunt a Domino, Divinum Bonum & Divinum Verum, Divinum Bonum est Divini Amoris Ipsius, & Divinum Verum est Divinæ Sapientiæ Ipsius; illa Duo in Domino unum sunt, & inde ut Unum procedunt ab Ipso; sed non ut Unum recipiuntur ab angelis in Cælis, & ab hominibus in terris; sunt angeli & homines, qui plus ex Divino Vero recipiunt quam ex Divino Bono, & sunt qui plus ex Divino Bono B3

quam ex Divino Vero; inde est, quod Cæli in duo Regna distinguantur, quorum unum vocatur Regnum Cæleste, alterum Regnum Spirituale; Cæli qui plus ex Divino Bono recipiunt, constituunt Regnum Cæleste, qui autem plus ex Divino Vero, constituunt Regnum spirituale; de Binis his Regnis, in quæ Cæli distincti sunt, videatur in Opere de Cælo et Inferno n. 20 ad 28. Sed usque Angeli omnium Cælorum tantum in sapientia & intelligentia sunt, quantum bonum apud illos unum facit cum vero; bonum quod non unum facit cum vero, hoc illis non est bonum, vicissim etiam verum quod non unum sacit cum bono, hoc illis non est verum: inde patet, quod bonum conjunctum vero faciat amorem & sapientiam apud angelum & apud hominem; & quia angelus est angelus ex amore & sapientia apud illum, similiter homo, patet, quod bonum conjunctum vero faciat ut angelus sit angelus cæli, & quod homo sit homo Ecclesiæ.

33. Quoniam Bonum & Verum unum sunt in Domino, ac ut unum procedunt ab Ipso, sequitur quod bonum amet verum, & verum amet bonum, ac velint unum esse. Similiter oppositum illorum, quod malum amet salsum, & salsum malum, ac velint unum esse. Conjunctio boni & veri in sequentibus vocabitur Conjugium cæleste, & conjunctio mali & salsi Conjugium infernale.

34. Horum consequens est, quod quantum quis sugit mala ut peccata, tantum amet vera, tantum enim in bono est, ut in mox præcedente Articulo ostensum est. Tum vicissim, quod quantum quis non sugit mala ut peccata, tantum non amet vera, quia tantum non in bono est.

35. Potest quidem homo, qui non sugit mala ut peccata, amare vera, sed non amat illa quia vera sunt, sed quia inserviunt same, ex qua ei honor aut

lucrum, quare si non inserviunt, non amat illa.

36. Bonum est voluntatis, verum est intellectus, ab amore boni in voluntate procedit amor veri in intellectu, ab amore veri procedit perceptio veri, a perceptione veri cogitatio veri, ex illis est agnitio veri, quæ est Fides in suo genuino sensu; quod hæc progressio ab amore boni ad sidem sit, demonstrabitur in Transactione de Divino Amore & Divina Sapientia.

37. Quoniam bonum non est bonum nisi sit conjunctum vero, ut dictum est, consequenter bonum non prius existit, & tamen continue vult existere, quare ut existat, desiderat & comparat sibi vera, ex his est nutritio ejus & formatio ejus: hæc causa est, quod quantum quis in bono est, tantum amet vera, proin-

de quantum quis fugit mala ut peccata, nam tantum in bono est.

38. Quantum quis in bono est, & ex bono amat vera, tantum amat Dominum, quoniam Dominus est Ipsum Bonum & Ipsum Verum; est itaque Dominus apud hominem in bono & in vero, si hoc ex illo amatur, tunc Dominus amatur, & non aliter. Hoc Dominus docet apud Johannem, Qui habet præcepta mea & facit illa, ille est qui amat Me; qui vero non amat Me, verba mea non servat,, XIV. 21. 24: & alibi,, Si mandata mea servaveritis, manebitis in amore meo,, Joh. XV. 10; præcepta, verba & mandata Domini sunt vera.

39. Quod bonum amet verum, illustrari potest per comparationes cum Sacerdote, Milite, Negotiatore & Artifice: cum Sacerdote; ille, si in bono

Sacer-

Sacerdotii est, quod est prospicere faluti animarum, docere viam ad cælum. ac ducere quos docet; is ficut est in illo bono, ita ex amore & ejus desiderio comparat sibi vera quæ doceat, & per quæ ducat. Sacerdos autem, qui non in bono Sacerdotii est, sed in jucundo functionis suæ ex amore sui & mundi. quod solum illi bonum est; ille etiam ex amore & ejus desiderio comparat sibi illa in copia fecundum jucundum, quod est ejus bonum, inspirans. Cum MI-LITE: si in amore militiæ est, ac in tutela aut in sama sentit bonum, is ex bono hoc & secundum id comparat sibi scientiam ejus, & si præsectus est, intelligentiam ejus: hæc funt ficut vera, ex quibus jucundum amoris, quod est bonum ejus, nutritur & formatur. Cum Negotiatore; si se addixerat negotio ex amore ejus, is haurit cum voluptate omnia, quæ ut media illum amorem ingrediuntur & component: hæc quoque funt ficut vera, cum negotiatio est bonum ejus. Cum Artifice; si studio incumbit suæ operæ, & illam amat ut bonum suæ vitæ, is emit instrumenta, & per talia quæ sunt scientiæ ejus, perficit fe, per hæc facit opus suum ut sit bonum. Ex his patet, quod vera sint media, per quæ bonum amoris existit, & sit aliquid; consequenter, quod bonum amet vera ut existat. Inde in Verbo per Veritatem facere, intelligitur facere ut bonum existat: hoc intelligitur per Veritatem facere, Joh. IV. 21. Sermones Domini facere, Luc. VI. 5. Præcepta Ipsius facere, Joh. XIV. 24. Verba Institus facere, Matth. VII. 20. Verbum Dei facere, Luc. VIII. 21. Ac Statuta & Judicia facere, Levit. XVII. 5. Hoc quoque est bonum & fructum facere, nam bonum & fructus est id quod existit.

40. Quod bonum amet verum, & velit cum illo conjungi, illustrari etiam potest per comparationem cum Cibo & Aqua, seu cum Pane & Vino, unum & alterum erit, cibus aut panis solus non facit aliquid in corpore ad nutritionem sed cum aqua aut vino; quare unum appetit & desiderat alterum. Per Cibum & Panem etiam in Verbo in sensu ejus spirituali intelligitur Bonum, ac per A-

quam & Vinum intelligitur Verum.

41. Ex dictis nunc constare potest, quod qui fugit mala ut peccata, amet vera ac desideret illa, & quo plus fugit, eo plus amet & desideret, quia eo plus in bono est. Inde venit in Conjugium cæleste, quod est Conjugium boni & veri, in quo est Cælum, & in quo erit Ecclesia.

## Quod quantum quis fugit mala ut peccata, tantum fidem habeat, & spiritualis sit.

L'ides & Vita inter se distincte sunt, sieut cogitare & facere, & quia cogitare est Intellectus, & facere est Voluntatis, sequitur quod Fides & Vita inter se distincte sint, sieut Intellectus & Voluntas; qui seit distinctionem harum, ille etiam seit distinctionem illorum; & qui seit conjunctionem harum, ille etiam seit conjunctionem illorum; quare præmittendum est aliquid de Intellectu & Voluntare.

43. Sunt homini binæ Facultates, quarum una vocatur Voluntas, & alte-

ra Intellectus; illæ inter se distinctæ sunt, sed ita creatæ, ut unum sint, & cum unum funt, vocantur Mens; quare Mens humana illæ funt, & omnis vita hominis ibi. Sicut omnia in universo quæ secundum ordinem Divinum sunt, se referent ad Bonum & Verum, ita omnia apud hominem ad Voluntatem & Intellectum, nam Bonum apud hominem est ejus Voluntatis, & Verum apud illum est ejus Intellectus; sunt enim hæ binæ Facultates receptacula & subjecta illorum, Voluntas est receptaculum & subjectum omnium boni, ac Intellectus est receptaculum & subjectum omnium veri; bona & vera apud hominem non alibi funt, ita non Amor & Fides funt alibi, quoniam Amor est boni & Bonum est amoris, ac Fides est veri & Verum est fidei. Nihil magis interest scire, quam quomodo Voluntas & Intellectus unam Mentem faciunt; faciunt unam Mentem, sicut Bonum & Verum faciunt unum; est enim simile conjugium inter Voluntatem & Intellectum, quale est inter bonum & verum: quale hoc conjugium est, aliquantum in ptæcedente Articulo dictum est; cui hoc addendum est, quod sicut Bonum est ipsum Esse rei, ac Verum est Existere rei inde, ita Voluntas apud hominem est ipsum Esse vitæ ejus, ac Intellectus Existere vitæ inde; nam Bonum, quod est Voluntatis, se in Intellectu format, & certo modo se sistit videndum.

44. Quod homo possit multa scire, cogitare, & intelligere, & tamen non sapere, supra n. 27. 28, ostensum est, & quia sidei est scire & cogitare, & magis adhuc intelligere quod ita sit, ita potest homo credere quod sidem habeat, & tamen non habet; causa quod non habeat, est quia in malo vitæ est, ac malum vitæ & verum sidei nusquam possunt unum agere; malum vitæ destruit verum sidei, quia malum vitæ est voluntatis, & verum sidei est intellectus, ac voluntas ducit intellectum, ac facit ut unum secum agat; quare si aliquid in intellectu est quod non concordat cum voluntate, hoc quando homo sibi relictus est, & ex suo malo & ejus amore cogitat, tunc verum, quod est in intellectu, vel ejicit, vel cogit ut unum sit per falsificationem. Aliter apud illos qui in bono vitæ sunt, hi sibi relicti ex bono cogitant, & verum, quod in intellectu est, amant, quia concordat: ita sit conjunctio sidei & vitæ, sicut est conjunctio veri & boni, atque hæc & illa sicut est conjunctio intellectus & voluntatis.

45. Ex his nunc fequitur; quod sicut homo fugit mala ut peccata, ita sidem habeat, quia ita in bono est, ut supra ostensum: hoc confirmatur etiam ex suo contrario, quod qui non sugit mala ut peccata, non sidem habeat, quia in malo est, ac malum intrinsecus odit verum; extrinsecus quidem potest ejus amicum agere, ac sufferre, imo amare ut in intellectu sit; at cum extrinsecum exuitur, quod sit post mortem, tunc verum suum amicum in mundo primum ejicit, postea negat quod verum sit, & demum aversatur.

46. Fides hominis mali est fides intellectualis, cui nihil boni ex voluntate inest, ita est fides mortua, quæ est sicut spiratio pulmonaris absque anima ejus ex corde; intellectus etiam correspondet pulmoni, & voluntas cordi. Est quoque sicut pulchra meretrix, etiam ornata purpura & auro, quæ interius maligna tabe scatet; meretrix etiam correspondet falsissicationi veri, & inde in Ver-

bo significat illam. Est etiam sicut arbor luxurians foliis, & non dans fructus, quam hortulanus exscindit; etiam arbor significat hominem, folia & flores e-jus vera sidei, & fructus bonum amoris. Alia vero est sides in intellectu, cui bonum ex voluntate inest; hæc sides est viva; & est sicut respiratio pulmonaris, cui anima est ex corde; & est sicut pulchra uxor amabilis viro ex castitate: & est sicut arbor fructisfera.

47. Plura sunt quæ apparent solius sidei esse, sicut quod Deus sit, quod Dominus qui Deus sit Redemptor & Salvator, quod Cælum & Infernum sint, quod Vita post mortem sit, & plura alia, de quibus non dicitur quod facienda, sed quod credenda; hæc sidei etiam mortua sunt apud hominem qui in malo est, sed viva apud hominem qui in bono est. Causa est, quia homo qui in bono est, non modo facit bene ex voluntate, sed etiam cogitat bene ex intellectu, non solum coram mundo, sed etiam coram se cum solus est: aliter qui in malo est.

48. Dictum est, quod illa appareant solius sidei esse; sed cogitatio intellectus trahit suum existere ex amore voluntatis, qui est esse cogitationis in intellectu, ut supra n. 43 dictum est; quod enim quis ex amore vult, hoc vult sacere, vult cogitare, vult intelligere, & vult loqui, seu quod idem, quod quis ex voluntate amat, hoc amat facere, amat cogitare, amat intelligere, & amat loqui. Accedit, cum homo sugit malum ut peccatum, tunc ille in Domino est, ut supra ostensum, & Dominus operatur omnia: quare Dominus ad interrogantes Ipsum, quid facerent ut operarentur opera Dei, dixit, hoc opus Dei est, ut credatis in Ipsum, quem misit Ille,, Joh. VI. 28; credere in Dominum, non est modo cogitare quod Ipse sit, sed etiam est facere verba Ipsius, ut alibi docet.

49. Quod qui in malis sunt, non sidem habeant, utcunque putant se habere, ostensum est apud tales in Mundo spirituali: deducti sunt in Societatem cælestem, unde Spirituale sidei Angelorum intravit in interiora sidei illorum qui eo deducti sunt, ex quo hi perceperunt, quod illis modo naturale seu externum sidei esset, & non spirituale seu internum ejus; quare ipsi confessi sunt, quod prorsus nihil sidei haberent, & quod persuaserint sibi in mundo, quod cogitare quod ita sit ex omni causa, esset credere seu sidem habere. Sed aliter percepta est sides illorum, qui non in malo suerunt.

50. Ex his videri potest, quid sides spiritualis, & quid sides non spiritualis; quod sides spiritualis sit apud illos qui non peccata faciunt, nam qui peccata saciunt, illi bona faciunt non a se sed a Domino, videatur supra n. 18 ad 31, & per sidem siunt spirituales: Fides apud illos est Veritas. Hoc docet ita Dominus apud Johannem, Hoc est judicium, quod Lux venit in mundum, sed amaverunt homines magis tenebras quam lucem, erant enim opera illorum mala; omnis qui mala facit, odit lucem, & non venit ad lucem, ne coarguantur opera ejus: qui autem facit Veritatem, venit ad lucem, ut manisestentur opera ejus, quoniam in Deo sacta sunt, III. 19. 20. 21.

51. Hæc quæ hactenus dicta sunt, confirmantur ex his in Verbo;, Bonus homo ex bono thesauro cordis sui profert bonum; at malus homo ex malo thesauro cordis sui profert malum; nam ex abundantia cordis loquitur os,, Luc. VI. 45. Matth. XII. 35; per cor in Verbo inte ligitur voluntas hominis; & quia homo inde

cogitat & loquitur, dicitur ex abundantia cordis loquitur os., Non quod intrat in os, immundum reddit hominem, sed quod egreditur ex corde, hoc immundum reddit hominem,, Matth. XV. 11; per cor etiam hic intelligitur voluntas., sessus directed que unguento lavit pedes Ipsius, remissa sunt ei peccata, quia multum amavit; so postea dixit, sides tua te salvam facit,, Luc. VI. 46. ad 50; ex quibus patet, quod cum peccata remissa sunt, ita cum non sunt, sides salvet. Quod silii Dei & nati a Deo dicantur, qui non in proprio voluntatis sue sunt, & inde non in proprio intellectus sui, hoc est, qui non in mato sunt & inde in salso, & quod illi sint qui credunt in Dominum, docet Ipse apud Johannem Cap. I. vers. 12. 13; qui locus explicatus videatur supra n. 17. sin:

52. Conclusum ex his sequitur, quod apud hominem non detur granum veri plus quam datur bonum, ita non granum sidei plus quam datur vita: datur cogitatio quod ita sit, in intellectu, sed non agnitio quæ sides, nisi detur consensus in voluntate: ita sides & vita pari passu ambulant. Ex his nunc patet, quod quantum quis sugit mala ut peccata, tantum sidem habeat, & spiritualis sit.

### Quod Decalogus doceat, quænam mala funt peccata.

vænam Gens in universo terrarum Orbe non novit, quod malum sit surari, adulterari, occidere & salse testari; nisi hæc scirent, & ne quis talia saciat, per leges caverent, actum soret de illis, nam Societas, Respublica & Regnum, absque illis legibus caderent: quis autumare potest, quod Gens Israelitica præ omnibus aliis tam stupida surit, ut ignoraverit, quod illa essent mala: quapropter mirari quis potest, cur Leges illæ universaliter in terrarum orbe cognitæ cum tanto Miraculo e Monte Sinai ab Ipso Jehovah promulgatæ suerint. Sed audi, cum tali Miraculo promulgatæ suerunt, ut scirent quod Leges illæ non modo Leges civiles & morales essent, sed etiam Leges Spirituales, & quod facere contra illas, non modo essent malum sacere contra concivem & contra societatem, sed etiam esset peccare contra Deum; quare Leges illæ, per promulgationem e monte Sinai a Jehovah, factæ sunt Leges Religionis: evidens enim est, quod quicquid Jehovah Deus mandat, hoc mandet ut Religionis sit, & quod faciendum propter Ipsum, & propter hominem ut salvetur.

54. Illæ Leges quia fuerunt Primitiæ Verbi, & inde Primitiæ Eccessæ a Domino apud Gentem Israeliticam instaurandæ, & quia erant in brevi summario complexus omnium Religionis, per quæ conjunctio Domini cum homine, & hominis cum Domino, datur, ideo tam sanctæ suerunt, ut nihil sanctius.

55. Quod sanctissimæ fuerint, constare potest ex eo, quod Ipse Jehovah, hoc est, Dominus, descenderit super monte Sinai in Igne & cum Angelis, & illas viva voce inde promulgaverit, & quod populus per triduum se præparave-

rit ad videndum & audiendum: quod Mons circumseptus fuerit, ne quis accederet & moreretur: quod nec sacerdotes neque seniores appropinquarent, sed Moses solus: quod Leges illæ inscriptæ suerint binis Tabulis lapideis digito Dei: quod Moses, cum illas secunda vice e monte deportavit, facie radiaverit: quod postea repositæ fuerint in Arca, & hæc in intimo Tabernaculi; & super illam datum fuerit Propitiatorium, & fuper hoc positi Cherubi, ex auro: quod hoc fuerit fanctissimum Ecclesiæ illorum, & vocatum Sanctum sanctorum: quod extra Velum, intra quod illud, collocata fuerint, quæ repræsentaverunt Sancta Cæli & Ecclesiæ, quæ erant Candelabrum cum septem lucernis ex auro, Altare suffimenti ex auro, & Mensa super qua panes sacierum obducta auro, cum Aulæis circumcirca ex bysso, purpura & coccino: sanctitas totius hujus Tabernaculi non aliunde fuit, quam ex Lege quæ fuit in Arca. Propter Sauctitatem Tabernaculi ex Lege in Arca, universus Populus Israeliticus circum illud in ordine secundum Tribus ex mandato castrametatus est, & in ordine post illud profectus est, & tunc supra illud suit nubes interdiu, & ignis noctu: propter sanctitatem Legis illius, & præsentiam Domini in illa, loquebatur Dominus super Propitiatorio inter Cherubos cum Mose; & Arca vocabatur Jehovah ibi: tum non licuit Aharoni intrare intra Velum nisi cum sacrificiis & suffitu. Quia Lex illa erat ipsa Sanctitas Ecclesiæ, ideo Arca introducta suit in Zionem a Davide: & postea in medio Templi Hierosolymitani reposita, & faciebat ejus adytum. Propter Domini præsentiam in Lege illa & circum illam, etiam Miracula per Arcam, in qua Lex illa fuit, facta sunt, ut quod aquæ Jordanis discissæ sint, & quamdiu Arca in medio quiescebat, populus in sicco transiverit: quod per circumlationem ejus muri Jerichuntis ceciderint: quod Dagon deus Philistæorum coram illa decideret, & postea ad limen fani jaceret divulsus a capite: & quod propter illam percussi sint Bethschemitæ ad plura millia; præter alia: hæc omnia ex sola præsentia Domini in decem Ipsius verbis, quæ sunt Præcepta Decalogi.

56. Tanta Potentia & tanta Sanctitas inerat isti Legi, etiam quia illa erat complexus omnium Religionis; constabat enim ex binis Tabulis, quarum una continet omnia quæ a parte Dei sunt, & altera in complexu omnia quæ a parte hominis sunt: ideo Legis illius Præcepta vocantur decem Verba, ita vocantur quia Decem significant omnia. Sed quomo lo illa Lex est complexus omnium Religionis, videbitur in sequente Articulo.

57. Quoniam per Legem illam est conjunctio Domini cum homine, & hominis cum Domino, vocatur illa Foedus & Testimonium, Fædus quia conjungit, & Testimonium quia testatur, nam Fædus significat conjunctionem, ac Testimonium testissicationem ejus. Propterea Tabulæ illæ erant binæ, una pro Domino, altera pro homine: conjunctio sit a Domino; sed tunc cum homo facit illa quæ in ejus Tabula scripta sunt: Dominus enim continue præsens est & operatur, & vult ingredi, sed homo ex suo libero, quod illi a Domino st, aperiet; nam dicit, Ecce sto ad januam & pulso, si quis audiverit vocem neam, & aperuerit januam, ingrediar ad illum, & cænabo cum illo, & ille Mem, Apoc. III. 20.

58. In altera Tabula, quæ est pro homine, non dicitur quod homo faciet hoc & illud bonum, sed dicitur quod non faciet hoc & illud malum, ut, non occides, non adulteraberis, non furaberis, non false testaberis, non concupisces; causa est, quia homo non aliquod bonum potest facere a se. sed cum ille mala non facit, tunc bonum facit non a se sed a Domino. Quod homo possit sugere mala sicut a se ex potentia Domini, si illam imploret, videbitur in sequencibus.

59. Illa quæ de Legis istius Promulgatione, Sanctitate & Potentia supra n. 55,

dicta funt, inveniuntur in his locis in Verbo.

Quod Jehovah descenderit super montem Sinai in Igne, & quod tunc sumaverit & contremuerit mons; & quod suerint tonitrua, sulgura, nubes gravis, & vox buccinæ, Exod XIX. 16. 18. Devtr. IV 11. Cap. V. 19 ad 23.

Quod Populus ante descensum Jehovæ se præparaverit & sanctificaverit per tres

dies, Exod. XIX. 10 11. 15.

Quod Mons circumseptus suerit, ne quisquam ad ima ejus appropinquaret & accederet, ne moreretur; & quod nec Sacerdotes, sed Moses solus, Exod. XIX. 12. 13. 20 ad 23. Cap. XXIV. 1. 2.

Lex promulgata e Monte Sinai, Exod. XX. 2. ad 14. Devtr. V. 6 ad 18.

Quod Lex illa inscripta sit binis Tabulis lapideis digito Dei, Exod. XXXI. 18. Cap. XXXII. 15. 16. Devtr. IX. 10.

Quod Moses, cum illas Tabulas secunda vice e Monte deportavit, facie radiaverit, Exod XXXIV 29 ad 35.

Quod Tabulæ repositæ suerint in Arca, Exod. XXV. 16. Cap. XL. 20. Devtr. X. 5. 1 Reg. VIII. 9.

Quod super Arcam datum sit Propitiatorium, & super hoc positi sint Cherubi

ex auro, Exod XXV, 17 ad 21.

Quod Arca, cum Propitiatorio & Cherubis intimum Tabernaculi fecerit, & quod Candelabrum ex auro, Altare suffimenti ex auro, & Mensa super qua panis facierum obducta auro, exterius Tabernaculi secerint, ac decem Aulæa ex bysso, purpura & coccino extimum ejus, Exod. XXV, 1 ad sin: Cap. XXVI. 1 ad sin. Cap. XL. 17 ad 28:

Quod locus, ubi Arca, vocatus fit Sanctum fanctorum, Exod. XXVI. 33.

Quod universus populus Israeliticus circum Habitaculum in ordine secundum Tribus castrametatus sit, & in ordine post illud profectus sit, Num. II. 1 ad sin.

Quod tunc super Habitaculo suerit nubes interdiu & ignis noctu, Exod. XL. 38. Num IX. 15. 16 ad sin. Cap. XIV. 14 Devtr. I. 33.

Quod Dominus loquutus sit cum Mose supra Arcam inter Cherubos, Exod. XXV. 22. Num. VII. 89.

Quod Arca ex Lege in illa dicta fit Jehovah ibi, dixit enim Moses cum Arca proficiscebatur, surge Jehovah, & cum quiescebat, redi Jehovah, Num. X. 35 36: & porro 11. Sam. VI. 2 Psalm. CXXXII, 7. 8.

Quad propter Sanctitatem istius Legis non licuerit Aharoni intrare intra velum,

nisi cum sacrificiis & cum suffitu, Lev. XVI. 2 ad 14 seq.

Quod

Quod Arca introducta sit in Zionem a Davide cum sacrificiis & cum jubilo, II Sam. VI. 1 ad 19. Quod tunc Usa, quia tetigit illam, mortuus sit, Vers. 6 7, ibi.

Quod Arca in medio Templi Hierosolymitani posita sit, ubi faciebat adytum,

I Reg. VI 19 seq Cap. VIII. 3 ad 9.

Quod ex præsentia & potentia Domini in Lege quæ in Arca, aquæ Jordanis discissæ sint, & quamdiu illa in medio quiescebat, populus in sicco transiverit, Jos. III. 1 ad 17 Cap. IV. 5 ad 20.

Quod per circumlationem Arcæ muri Jerichuntis conciderint, Jos. VI. 1 ad 20. Quod Dagon deus Philisthæorum coram Arca in terram deciderit, & postea

super limine fani jaceret divulsus a capite, 1 Sam. VI. 19.

Quod Bethschemitæ propter Arcam percussi sint ad plura millia, I Sam. VI. 19. 60. Quod Tabulæ lapideæ, super quibus Lex erat scripta, dictæ sint Tabulæ sæderis, & Arca ex illis dicta sit Arca sæderis, & ipsa Lex sædus, Num. X. 33. Devtr. IV. 13. 23. Cap. V. 2. 3. Cap. IX. 9. Jos III. 11. 1 Reg. VIII. 19. 21. Apoc. XI. 19: & multoties alibi. Quod Lex dicta sit sædus, est quia sædus significat conjunctionem: quare de Domino dicitur, quod erit in sædus populo, Esaj. XLII. 6. Cap. XLIX. 9: & vocatur Angelus sæderis, Malach. III. 1: & sanguis Ipsius Sanguis sæderis, Matth. XXVI. 27. Sach. IX. 11. Exod. XXIV. 4 ad 10. ideo Verbum dicitur sædus vetus & sædus novum. Fædera etiam siunt amoris, amicitiæ, consociationis, ita conjunctionis gratia.

61. Quod præcepta illius Legis dicta sint Decem verba, Exod. XXXIV. 28. Devtr. IV. 13. Cap. X. 4, ita vocantur, quia decem significant omnia, & verba significant vera; suerunt enim plura quam decem. Quia Decem significant omnia, ideo aulæa Tabernaculi suerunt decem, Exod. XXVI. 1: ideo dixit Dominus, quod homo accepturus regnum vocaverit decem servos & dederit illis decem minas ad negotiandum, Luc. XIX. 13: ideo Dominus assimilavit regnum cælorum decem virginibus, Matth. XXV. 1: ideo describitur draco, quod haberet decem cornua, & super cornibus decem diademata, Apoc. XII. 3. Similiter bestia e mari ascendens, Apoc. XIII. 1: & quoque alia bestia, Apoc. XVI. 3. 7, tum etiam bestia apud Danielem, Cap VII. 7. 20. 24. Simile significatur per decem, Levit. XXVI. 26. Sach. VIII. 23, & alibi. Inde sunt Decimæ, per quas significatur aliquid ex omnibus.

# Quod omnis generis homicidia, adulteria, furta, falfa testimonia, cum concupiscentia ad illa, sint mala, quæ ut peccata sugienda sunt.

otum est, quod Lex Sinai inscripta fuerit binis Tabulis, & quod Prima Tabula contineat illa quæ Dei sunt, & Altera quæ hominis. Quod Prima Tabula contineat omnia quæ Dei sunt, & Altera omnia quæ hominis, non apparet in litera; sed omnia in illis sunt; quare etiam vocantur Decem Verba, per quæ signissicantur omnia Vera in complexu, videatur mox supra

C 3 n. 61:

- n. 61: sed quomodo omnia inibi sunt, non paucis potest exponi; at potest comprehendi ex illis, quæ in Doctrina de Scriptura Sacra n. 67. allata sunt,, quæ videantur. Inde est, quod dicatur omnis generis homicidia, adulteria, surta, & falsa testimonia.
- 63. Invaluit Religio, quod nemo possit implere Legem, & Lex est non occidere, non adulterari, non furari, & non false testari: hæc legis potest upusquisque homo civilis & moralis ex vita civili & morali implere, sed ex vita spirituali, negat illa religio: ex quo fequitur, quod illa non facere fit modo ad evitandum pænas & jacturas in mundo, & non ad evitandum pænas & jacturas postquam reliquit mundum; inde est, quod homo, apud quem invaluit supra dicta religio, cogitet illa licita coram Deo, sed illicita coram mundo. Fropter hanc cogitationem ex sua illa religione homo in concupiscentia est ad omnia illa mala, & folum omittit facere illa propter mundum; quare talis homo post mortem, tametsi non commiserat homicidia, adulteria, furta & salse testatus est, usque concupiscit facere illa, & quoque facit, cum externum, quod in mundo habuit, ei aufertur; omnis concupiscentia manet hominem post mortem; ex hoc est, quod tales cum Inferno unum agant, & non possint aliter quam fortem habere cum illis qui in Inferno sunt. Sed alia sors est illis, qui non volunt occidere, adulterari, furari, & false testari, quia illa facere est contra Deum; illi post aliquam pugnam contra illa, non volunt illa, ita non concupiscunt facere illa, dicunt corde suo, quod sint peccata, in se insernalia & diabolica: hi post mortem, cum externum, quod pro mundo habuerunt, illis aufertur, cum Cælo unum agunt, & quia sunt in Domino, in cœlum etiam veniunt.
- 64. Commune in omni Religione est, quod homo debeat explorare se, pænitentiam agere, & desistere a peccatis; & quod si non id faciat, in damnatione sit; quod hoc sit commune in omni Religione, videatur supra n. 4. 5. 6. 7. 8. Commune etiam est in toto Christiano Orbe, quod Decalogus doceatur, & quod Infantes in Religionem Christianam initientur per illum, est enim in omnium Infantum puerorum manu; ipsi parentes & magistri dicunt illis, quod illa faccre sit peccare contra Deum, imo quando cum infantibus loquuntur, nec aliud sciunt: quis non mirari potest, quod iidem, & quoque infantes cum adulti siunt, cogitent quod non sub lege illa sint, & quod facere illa, quæ istius Legis sunt, non possint; quod discant ita cogitare, num aliud potest in causa esse, quam quod ament mala, & inde salsa quæ savent: hi itaque sunt, qui præcepta Decalogi non faciunt Religionis: quod iidem vivant absque Religione, videbitur in Doctrina de Fide.
- 65. Apud omnes Gentes in universo terrarum Orbe, apud quas est Religio, sunt similia præcepta, quæ in Decalogo; & omnes illi qui vivunt illa ex religione, salvantur; at omnes qui non vivunt illa ex religione, damnantur: illi qui vivunt illa ex religione, post mortem instructi per Angelos recipiunt vera, & agnoscunt Dominum; causa est, quia sugiunt mala ut peccata, & inde in bono sunt, & bonum amat verum, & ex desiderio amoris recipit illud, ut supra n. 32 ad 41, ostensum est. Hoc intelligitur per Domini verba ad Ju-

dæos,, Auferetur a vobis Regnum Dei, & dabitur Genti facienti fructus,, Matth. XXI. 43: tum per hæc,, Cum venerit Dominus vineæ, malos perdet, & vineam suam locabit aliis agricolis, qui reddent Ipsi fructus in tempore suo, Matth. XXI. 40. 41: & per hæc,, Dico vobis, quod multi ab oriente & occidente venient, & a septentrione & meridie, & accumbent in Regno Dei; filii vero Regni ejicientur in tencbras exte-

riores,, Matth. VIII. 11. 12. Luc. XIII. 29.

66. Legitur apud Marcum,, Quod quidam dives venerit ad Jesum, & interrogaverit Ipsum, quid faceret ut vitam æternam hæreditario acciperet: cui dixit Jesus, præcepta nosti, non mæchaberis, non occides, non suraberis, non eris falsus testis, non defraudabis, honora patrem tuum & matrem: ille respondens dixit, hac omnia custodivi a juventute: Jesus aspexit illum, & amavit illum: dixit tamen; unum tibi deest, abi, quæcunque habes, vende,& da pauperibus, ita habebis thefaurum in Cælis; veni tamen sequere Me, tollens crucem,, X. 17 ad 22. Dicitur quod Jesus amaverit illum, hoc quia dixit quod illa præcepta custodiverit a juventute; sed quia tria ei deerant, quæ funt, quod cor fuum non removerit a divitiis, quod non pugnaverit contra concupiscentias, & quod nondum agnoverit Dominum pro Deo; ideo dixit Dominus, quod venderet omnia quæ haberet, per quod intelligitur quod removeret cor a divitiis; quod tolleret crucem, per quod intelligitur quod pugnaret contra concupiscentias; & quod sequeretur Ipsum, per quod intelligitur quod agnosceret Dominum pro Deo: Dominus hæc ut omnia loquutus est per correspondentias, videatur Doctrina de Scriptura Sacra, n. 17: sugere enim mala ut peccata, nemo potest nisi agnoscat Dominum, & Ipsum adeat, & nisi pugnet contra mala, & sic removeat concupiscentias. Sed de his plura, in Articulo de pugnis contra mala.

# Quod quantum quis omnis generis Homicidia ut peccata fugit, tantum amorem erga proximum habeat.

Per omnis generis homicidia, intelliguntur etiam omnis generis inimicitiæ, odia & vindictæ, quæ spirant necem; in illis enim latet homicidium, sicut ignis in ligno sub cinere; ignis infernalis nec aliud est; ex eo est, quod dicatur ardescere odio & slagrare vindicta; hæc sunt homicidia in naturali sensu: per homicidia autem in Spirituali sensu, intelliguntur omnes modi occidendi & perdendi animas hominum, qui sunt varii & multiplices: per homicidium autem in supremo sensu intelligitur odio habere Dominum. Hæc tria genera homicidiorum unum faciunt & cohærent; nam qui vult necem corporis hominis in mundo, is vult necem animæ ejus post mortem; & vult necem Domini, slagrat enim ira contra Ipsum & vult nomen Ipsus exstinguere.

68. Hæc homicidiorum genera latent intus apud hominem ex nativitate, sed ille usque ab infantia discit obvelare illa civilitate & moralitate, in quibus de-

bet esse cum nominibus mundi, & quantum honorem aut lucrum amat, custodit ne appareant; hoc sit externum hominis, cum illa sunt internum ejus: talis homo est in se: nunc quia externum deponit cum corpore cum moritur, &

retinet internum, patet qualis diabolus foret nisi reformaretur.

69. Quoniam supradicta homocidiorum genera latent intus apud hominem ex nativitate, ut dictum est, & simul omnis generis furta, & omnis generis falsa testimonia, cum concupiscentiis ad illa, de quibus infra dicendum est, patet, quod nisi Dominus proviserit media reformationis, homo non posset non in æternum perire. Media reformationis, quæ Dominus provisit, sunt hæc; quod homo nascatur in meram ignorantiam; quod recens natus teneatur in statu innocentiæ externæ, post paulum in statu charitatis externæ, & dein in statu amicitiæ externæ; sed sicut in cogitationem, ex suo intellectu venit, tenetur in quodam libero agendi secundum rationem, hic status est, qui supra n. 19 descriptus est, & hic reassumendus propter sequentia, viz:

"Homo, quamdiu est in mundo, in medio est inter Infernum & Cœlum, infra est Infernum & supra est Cœlum, & tunc tenetur in libero convertendi se aut ad Infernum aut ad Cælum; si se convertit ad Infernum, avertit se a Cælo, si autem convertit se ad Cælum, avertit se ab Inferno. Seu quod idem est, homo quamdiu est in mundo, in medio stat inter Dominum & diabolum, ac tenetur in libero convertendi se ad unum aut ad alterum, si se convertit ad diabolum, avertit se a Domino, si autem convertit se ad Domininum, avertit se a diabolo. Seu quod idem est, homo quamdiu in mundo, est, in medio est inter malum & bonum, & tenetur in libero convertendi se aut ad unum aut ad alterum, si se convertit ad malum, avertit se a bono, si autem convertit se ad bonum, avertit se a malo; hæc supra n. 19; vi-

deantur etiam n. 20. 21. 22, quæ ibi sequuntur.

70. Nunc quia malum & bonum funt duo opposita, prorsus sicut infernum & cælum, aut sicut diabolus & Dominus, sequitur quod si homo sugit malum sicut peccatum, veniat in bonum malo oppositum; bonum oppositum malo quod intelligitur per homicidium, est bonum amoris erga proximum.

71. Quoniam hoc bonum & illud malum sunt opposita, sequitur quod hoc removeatur per illud; duo opposita non possunt esse una, sicut non Cælum & insernum una: si una, soret tepidum, de quo ita in Apocalypsi,, Novi quod neque frigidus sis neque calidus, utinam frigidus esse aut calidus; sed quia tepidus es.

neque frigidus neque calidus, exspuam to ex ore meo,, 111. 15. 16.

72. Quando homo non amplius in malo homicidii est, sed in bono amoris erga proximum, tunc quicquid agit, bonum illius amoris est, consequenter est bonum opus: homo Sacerdos, qui in illo bono est, quoties docet & ducit, bonum opus facit, quia ex amore salvandi animas: persona Magistratus, qui in illo bono est, quoties disponit & judicat, bonum opus facit, quia ex amore consulendi patriæ, societati & concivi: Negotiator similiter, si in illo bono est, omne negotiationis ejus est bonum opus, est in illo amor proximi, & proximus sunt patria, societas, concivis, & quoque domestici, quibus consulta cum sibi: Operarius etiam, qui in illo bono est, ex illo sideliter operatur, pro

aliis ficut pro se, timens damni proximi sicut sui. Quod sacta illorum sint bona opera, est quia quantum quis sugit malum tantum sacit bonum, secundum
communem legem supra n. 21; & qui sugit malum ut peccatum, is sacit bonum non a se sed a Domino, n. 18 ad 31. Contrarium sit apud illum, qui genera homicidii, quæ sunt inimicitiæ, odia, vindictæ, & plura, non spestat ut
peccata, sive sit sacerdos, sive persona magistratus, sive negotiator, sive operarius, quicquid sacit, non est bonum opus, quia omne opus ejus participat
a malo quod intus in illo est, internum enim ejus est quod producit, externum

potest bonum esse, sed pro aliis, non pro ipso.

73. Dominus docet bonum amoris in Verbo multis in locis, & docet illud per reconciliationem cum proximo apud Matthæum, Si obtuleris munus tuum super altare, & apud boc recordatus sueris, quod frater tuus babeat aliquid contra te; relinque ibi munus coram altari, & abi prius reconciliare fratri, & tunc veniens offer munus tuum; & benevolentiam ini cum adversario tuo, dum es in via cum illo, ne te tradat adversarius judici, & judex tradat te ministro, & in carcerem consiciaris: amen dico tibi, non exibis, donec persolveris ultimum dodrantem, V. 23 ad 26; reconciliari fratri est sugere inimicitiam, odium & vindictam; quod sit sugere illud ut peccatum, patet. Docet etiam Dominus apud Matthæum, Omnia quacumque volueritis ut faciant vobis bomines, sic & vos facite illis: bac est Lex & Probeta, VII. 12; ita non malum; & pluries alibi. Dominus quoque docet, quod occidere etiam sit irasci fratri seu proximo temere, & illum inimicum habere, Matth. V. 21. 22.

## Quod quantum quis omnis generis Adulteria ut peccata fugit, tantum Castitatem amet.

Per adulterari in Decalogi fexto Præcepto in naturali sensu non modo intelligitur scortari, sed etiam obscæna facere, lasciva loqui, & spurca cogitare; per adulterari autem in spirituali sensu intelligitur adulterare bona Verbi & falsificare vera ejus: in supremo autem sensu per adulterari intelligitur negare Divinum Domini & prophanare Verbum: omnis generis Adulteria hæc sunt. Homo naturalis ex rationali lumine scire potest, quod per adulterari etiam intelligatur obscæna facere, lasciva loqui, & spurca cogitare; sed non scir, quod per adulterari etiam intelligatur adulterare bona Verbi & falsificare vera ejus; & adhuc minus quod intelligatur negare Divinum Domini & prophanare Verbum, inde nec scit, quod Adulterium sit tantum malum, ut vocari possitipsum diabolicum, nam qui in Adulterio naturali est, ille etiam in Adulterio spirituali est, & vicissim: quod ita sit, in singulari Opusculo de Conjusto demonstrabitur. Sed illi in omnis generis adulteriis simul sunt, qui adulteria ex side & vita non faciunt peccata.

75 Quod quantum quis fugit adulterium, tantum amet conjugium, seu quod idem, quantum quis sugit lasciviam adulterii, tantum amet castitatem conjugii, est quia lascivia adulterii & castitas conjugii sunt duo opposita, quare

quantum non in uno est, tantum in altero est: est prorsus sicut dictum est su-

pra n. 70.

76. Non potest quisquam scire, qualis est castitas conjugii, nisi qui sugit lasciviam adulterii ut peccatum; homo scire potest in quo est, sed non potest scire in quo non est; si scit aliquid in quo non est ex descriptione aut ex cogitatione, usque non scit id aliter quam in umbra, ac inhæret dubium, quare non illud videt in luce & absque dubio, quam cum in illo est; hoc itaque est scire, illud autem est scire & non scire. Veritas est, quod lascivia adulterii & castitas conjugii inter se sint prorsus sicut infernum & cælum inter se; & quod lascivia adulterii faciat infernum apud hominem, & castitas conjugii cælum apud illum. Sed non datur castitas conjugii apud alium, quam qui sugit lasciviam adulterii sicut peccatum; videatur insra n. 111.

77. Ex his non ambigue concludi & videri potest, num homo sit Christianus vel non, imo num homini aliqua Religio sit vel non: qui adulteria ex side & vita non facit peccata, ille non Christianus est, nec illi religio est: vicissim autem, qui adulteria ut peccata sugit, & magis qui propterea aversatur illa, & adhuc magis qui propterea abominatur illa, illi religio est, & si in Ecclesia Christianu est, Christianus est. Sed de his plura in Opusculo de Conjugio: interea videantur que in Opere de Cælo et Inferno n. 366 ad 386, de

illis dicta funt.

78 Quod per adulterari ctiam intelligatur obscena facere, lasciva loqui, & spurca cogitare, constat a Domini verbis apud Matthæum,, Audivistis quod veteribus distum sit, non adulteraberis: Ego vero dico vobis, quod si quis aspexerit mulierem alienam ita ut concupiscat eam, jam adulterium cum illa commiserit in corde

Juo., V. 27. 28.

79. Quod per adulterari in spirituali sensu intelligatur adulterare bonum Verbi & faltificare verum ejus, constat ex his,, Babylon a vino scortationis sua potavit omnes gentes,, Apoc. XIV. 8., Angelus dixit, monstrabo tibi judicium Meretricis magnæ sedentis super aquis multis, cum qua scortati sunt reges terræ,, Apoc. XVII. 1. 2., Babylon ex vino furoris scortationis suæ potavit omnes gentes, & reges terræ cum ea scortati sunt,, Apoc. XVIII. 3. Deus judicavit Merctricem magnam, quæ corrupit terram scortatione sua,, Apoc. XIX. 2: scortatio dicitur de Babylone, quia per Babylonem intelliguntur illi, qui Divinam Domini potestatem sibi arrogant, & prophanant Verbum adulterando & falsificando illud; quare etiam Babylon vocatur mater scortationum & abominationum terræ,, Apoc. XVII. 5. Simile per scortationem significatur apud Prophetas, ut apud Jeremiam., In prophetis Hierofolymæ vidi obfirmationem horrendam, adulterando & eundo in mendacio, XXIII. 14. Apud Ezechielem, Duæ mulieres filiæ unius matris scortatæ sunt in Ægypto, in adolescentia sua scortatæ sunt: scortata est una sub Me: & dilexit amasios Assyrios propinquos, dedit scortationes suas super illos; attamen scortationes suas in Ægypto non deseruit. Altera corrupit amorem suum plus quam illa, & scortationes suas supra scortationes sororis; addidit ad scortationes suas, amavit Chaldæos; venerunt ad illam filii Babelis ad concubitum amorum, & polluerunt eam per scortationem suam,, XXIII. 2 ad 17.; hæc de Ecclesia Israelitica & Judaica,

quæ ibi funt filiæ unius matris; per scortationes illarum intelliguntur adulterationes & fallificationes Verbi; & quia in Verbo per Ægyptum significatur scientia, per Assyriam ratiocinatio, per Chaldæam prophanatio veri, & per Babelem prophanatio boni, ideo dicitur quod cum illis scortatæ sint. Simile dicitur de Hierosolyma, per quam significatur Ecclesia quoad doctrinam, apud Ezechielem,, Hierosolyma confisa es pulchritudini tuæ, & scortata es ob famam tuam, adeo ut effuderis scortationes tuas super omnem transeuntem: scortata es cum filiis Ægypti vicinis tuis, maguis carne, & multiplicasti scortationem tuam; scortata es cum siliis Aschuris; cum satietas tibi nulla, cum quibus scortata es, multiplicasti scortationem tuam usque ad terram negotiationis Chaldwain: mulier adultera sub viro suo accipit alienos: omnes merctricibus suis dant mercedem, tu vero dedisti mercedes omnibus amasiis, ut veniant ad te in circuitu tuo in scortationihus tuis: qu'ire Meretrix audi verbum Jehova, XVI. 15. 26. 28. 29. 32. 33. 35 seq. quod per Hierosolymam intelligatur Ecclesia, videatur in Doctrina de Domino, n. 62. 63. simile per fcortationes fignificatur apud Esajam Cap. XXIII. 17. 18. Cap. LVII. 3: apud Jeremiam Cap. II. 2. 6. 8. 9 Cap. V. 1. 7. Cap. XIII. 27. Cap. XXIX. 23: apud Micham, Cap. I. 7: apud Nahum, Cap. III. 3. 4. apud Joseam Cap. IV. 7. 10. 11: tum Levit. XX. 5. Num. XIV. 33. Cap XV. 39, & alibi. Idcirco etiam Gens Judaica a Domino vocata est Generatio adultera, Matth. XII. 39. Cap. XVI. 4. Marc. VIII. 38.

## Quod quantum quis omnis generis Furta ut peccata fugit, tantum Sinceritatem amet.

Per furari in naturali sensu non modo intelligitur surari & latrocinari, sed etiam defraudare, & sub aliqua specie alteri sua bona auserre: per surari autem in spirituali sensu intelligitur deprivare alium suæ sidei veris & suæ charitatis bonis: in supremo vero sensu per surari intelligitur auserre Domino quæ Ipsius sunt, & sibi illa attribuere, ita vindicare sibi justitiam & meritum: hæc sunt omnis generis Furta; & quoque unum faciunt, sicut omnis generis adulteria, & omnis generis homicidia, de quibus prius: quod unum faciant, est quia unum est in altero.

81. Malum furti intrat altius apud hominem, quam aliud quoddam malum, quia conjunctum est cum astu & dolo, ac astus & dolus se insinuant usque in spiritualem hominis mentem, in qua est cogitatio ejus cum intellectu. Quod homini Mens spiritualis & Mens naturalis sit, infra videbitur.

32. Quod quantum quis furtum ut peccatum fugit, tantum sinceritatem amet, est quia furtum etiam est fraus, ac fraus & sinceritas sunt duo opposica, quare quantum quis non in fraude est, tantum in sinceritate est.

83. Per sinceritatem etiam intelligitur Integritas, Justitia, Fidelitas & Rectitudo: in his homo non potest esse a se ita ut amet illa ex illis & propter illa: sed qui sug t fraudes, astus & dolos ut peccata, is in illis ita est non a se sed a Domino, ut supra n. 18 ad 3 ostensum est: ita Sacerdos, ita Persona ma-

D 2 gi-

gistratus, ita Judex, ita Negotiator, ita Operarius, ita omnis in sua functio-

ne & in suo opere.

84. Hæc docet Verbum multis in locis, ex quibus hæc sint, Quis ambulat in justitiis, & loquitur rectitudines, qui fastidit propter lucrum oppressiones, excutit manus suas ne sustineant munus; obturat aures suas ne audiant sanguines, & occludit oculos suos ne videant malum; hic in altis habitabit, XXXIII. 15. 16., Jehovab, quis commorabitur in tentorio tuo, quis habitabit in monte sanctitatis tuæ, qui ambulat integer & facit justitiam, is non detrectat lingua sua, non facit socio suo malum, Psalm. XV. 1. 2. 3 seq., Oculi mei erga fideles terræ, ut sedeant Mecum, ambulans in via integri, hic ministrabit Mihi: non sedebit in medio domus meæ faciens dolum, loquens mendacia non consistet coram oculis meis: sub aurora exscindam omnes impios terræ, ad exscindendum ex urbe omnes operantes iniquitatem,, Psalm. CI. 6. 7. 8.

Quod nisi quis interius sit sincerus, justus, fidelis & rectus, usque sit insincerus, injustus, infidelis & non rectus, docet Dominus his verbis, Nisi abundaverit justitia vestra super Seribarum & Pharisworum, non intrabitis in Regnum cælorum, Matth. V. 20; per justitiam abundantem super Seribarum & Pharisworum intelligitur justitia interior, in qua est homo qui est in Domino: quod in Domino, docet etiam Ipse apud Johannem, "Ego gloriam, quam dedisti Mibi, dedi illis, ut sirt unum sicut nos unum sumus, Ego in illis & Tu in Me, ut sint perfecti in unum: utque dilectio, qua delexisti Me, in illis sit & Ego in illis, XVII. 22. 23. 26; ex quo patet quod perfecti sint, cum Dominus in illis. Illi sunt qui vocantur mundi corde, qui Deum videbunt; ac perfecti sicut Pater in Cælis,

Matth. V. 8, 48.

85. Supra n. 81, dictum est, quod malum surti intret altius apud hominem, quam aliud quoddam malum, quia conjunctum est cum astu & dolo; ac astus & dolos se insinuant usque in spiritualem hominis mentem in qua est cogitatio ejus cum intellectu; quare nunc aliquid de Mente hominis dicetur: quod Mens hominis sit intellectus & simul voluntas ejus, videatur supra n. 43.

86. Homini est Mens naturalis & Mens spiritualis, Mens naturalis est infra & Mens Spiritualis est supra: Mens naturalis est mens mundi ejus, & Mens spiritualis est mens cæli ejus: Mens naturalis potest vocari mens animalis, at Mens spiritualis mens humana; distinguitur etiam homo ab animali per id, quod ei Mens spiritualis sit, per hanc potest in Cælo esse dum in mundo: per illam etiam est quod homo vivat post mortem.

Homo intellectu potest esse in Mente spirituali, & inde in Cælo, sed non potest voluntate esse in Mente spirituali, & inde in Cælo, nisi sugiat mala sicut peccata; & si non voluntate etiam ibi est, usque non est in cælo, nam voluntas trahit intellectum deorsum. & facit ut ille æque naturalis & animalis sit

fecum.

Homo comparari potest horto, Intellectus luci, & Voluntas calori; hortus est in luce & non simul in calore tempore hyemis, at in luce & simul incalore tempore actusis: est itaque homo qui in sola luce intellectus, sicut hortus tempore hyemis; sed qui in luce intellectus & simul in calore voluntatis, est sicut

hortus tempore æstatis. Etiam Intellectus sapit ex luce spirituali, & Voluntas amat ex calore spirituali; nam Lux spiritualis est Divina Sapientia, & Calor spiritualis est Divinus Amor.

Quamdiu homo non fugit mala ut peccata, concupiscentiæ malorum obstipant interiora mentis naturalis a parte voluntatis, quæ sunt ibi sicut densum velum, & sicut atra nubes sub Mente spirituali, & inhibent ne aperiatur: at vero ut primum homo sugit mala ut peccata, tunc Dominus e Cælo influit, & ausert velum, & discutit nubem, & aperit Mentem spiritualem, & sic intromittit hominem in Cælum.

Quamdiu concupiscentiæ malorum obstipant interiora mentis naturalis, ut dictum est, tamdiu homo est in inferno; ut primum autem concupiscentiæ illæ a Domino discussæ sunt, homo est in cælo. Tum, quamdiu concupiscentiæ malorum obstipant interiora mentis naturalis, tamdiu est homo naturalis; ut primum autem concupiscentiæ illæ a Domino discussæ sunt, est homo spiritualis. Tum, quamdiu concupiscentiæ malorum obstipant interiora mentis naturalis, tamdiu homo est animal, disfert modo, quod possit cogitare & loqui, etiam de talibus quæ non videt oculis, quod trahit a facultate elevationis intellectus in lucem cæli; ut primum autem concupiscentiæ illæ a Domino discussæ sunt, homo est homo, quia tunc cogitat verum in intellectu ex bono in voluntate. Tum ctiam, quamdiu concupiscentiæ malorum obstipant interiora mentis naturalis, tamdiu est homo sicut hortus tempore hyemis; ut primum autem concupiscentiæ illæ a Domino discussæ sunt, est ille sicut hortus tempore æstatis.

Conjunctio voluntatis & intellectus apud hominem, intelligitur in Verbo per Cor & Animam, & per Cor & Spiritum, ut quod amaturi fint Deum ex toto Corde & ex tota Anima, Matth. XXII. 35: & quod Deus daturus fit novum Cor & novum Spiritum, Ezech. XI. 19. Cap. XXXVI. 26 27.; per Cor intelligitur Voluntas & ejus amor, ac per Animam & per Spiritum, Intellectus & ejus fapientia.

## Quod quantum quis omnis generis falsa Testimonia ut peccata sugit, tantum Veritatem amet.

Per false testari in naturali sensu non modo intelligitur falsum testem agere, sed etiam mentiri & disfamare: per salse testari in spirituali sensu intelligitur dicere & persuadere quod falsum sit verum, & malum sit bonum, ac vicislim: in supremo autem sensu per salse testari, intelligitur blasphemare Dominum & Verbum: hæc sunt salse testari in triplici sensu. Quod illa unum faciant apud hominem salse testantem, mendacium loquentem, & dissamantem, constare potest ex illis, quæ in Doctrina de Scriptura Sacra, de triplici sensu omnium Verbi, n. 5. 6. 7 seqq & n 57, ostensa sunt.

83. Quoniam Mendacium & Veritas sunt duo opposita, sequitur, quod

quantum quis fugit mendacium ut peccatum, tantum amet veritatem.

89. Quantum quis amat Veritatem, tantum vult cognoscere illam, & tantum corde afficitur cum invenit illam; nec alius venit in sapientiam; & quantum amat facere illam, tantum sentit amænitatem lucis in qua est veritas. Simile est cum reliquis hactenus dictis; ut cum Sinceritate & Justitia apud illum qui sugit omnis generis surta; cum Castitate & Puritate apud illum, qui sugit omnis generis adulteria; & cum Amore & Charitate apud illum, qui sugit omnis generis homicidia, & sic porro. Ille autem qui in oppositis est, non scit

aliquid de illis, cum tamen omne aliquid est in illis.

90. Veritas est, quæ intelligitur per semen in agro, de quo ita Dominus. Exivit seminans ad seminandum; & cum seminabat, aliud cecidit super viam, quod concultatum est, & volatilia cæli connederunt; aliud autem cecidit super petrosa, sed cum crescerct, exarefactum est, quia non habebat radicem: aliud cccidit in medium spinarum, & simul enatæ spinæ suffocarunt illud: & aliud cecidit in terram bonam, & cum enatum fecit fructum multiplucum, Luc. VIII. 5 ad 8. Matth. XIII. 3 ad 8. Marc IV. 3 ad 8. Seminans ibi est Dominus, & semen est Verbum Ipsius, ita Veritas; semen super via est apud illos qui veritatem curant; semen fuper petrofis est apud illos qui veritatem curant sed non propter illam, ita non interius; semen in medio spinarum est apud illos qui in concupiscentiis mali sunt; semen autem in terra bona est apud illos, qui veritates quæ in Verbo funt ex Domino amant, & ab Ipfo illas faciunt, ita fructus: quod hæc intelligantur, constat ab explicatione illorum a Domino, Matth. XIII. 19 ad 23. 37. Marc. IV. 14 ad 20. Luc. VIII. 11 ad 15. Ex his patet, quod veritas Verbi non radicari possit apud illos, qui veritatem non curant; nec apud illos qui veritatem exterius & non interius amant; nec apud illos qui in concupiscentiis mali sunt; sed apud illos, apud quos cuncupiscentiæ mali a Domino discussive sunt: apud hos radicatur semen, hoc est, Veritas in Mente eorum spirituali, de qua supra n 86 ad fin.

91. Communis opinio hodie est, quod salvari sit credere hoc aut illud, quod Ecclesia docet, & quod salvari non sit sacere præcepta decalogi, quæ sunt non occidere, non adulterari, non furari, non false testari, in stricto & in lato fensu, dicitur enim, quod non spectentur opera, sed sides a Deo; cum tamen quantum quis in illis malis est, tantum non fidem habet, videatur supra n. 42 ad 52: consule rationem, & perspice, num quis homicida, adulter, sur & falfus testis, quamdiu in concupisentia illorum est, possic sidem habere; tum etiam, num concupiscentia illorum possit aliter discuti, quam per non velle facere illa quia peccata funt, hoc est, quia infernalia & diabolica; quare qui opinatur, quod salvari sit credere hoc aut illud quod Ecclesia docet. & usque talis est, ille non potest non esse stultus, secundum Domini verba apud Matthæum Cap. VII 26. Talis Ecclesia describitur ita apud Jeremiam,, Sta in ,, porta Domus Jehova, & proclama ibi Verhum hoc; sic dixit Jehovah Zehauth Deus ,, Israelis, bonas reddite vias vestras, & opera vestra: ne confidite vobis super ver-,, bis mendacii, dicendo, Templum Jehovæ, Templum Jehovæ, Templum Jehovæ, ,, illi: num furando, occidendo, & adulterando & jurando per mendacium, deinde ,, venictis & stabitis coram Me in Domo hac, super qua nominatur Nomen méum,

,, & dicetis erepti sumus, dum facitis abominationes illas: num spelunca latronum, facta est Domus hæc: etiam Ego, ecce, vidi, dictum Jehovæ, VII. 2. 3. 4. 9. 10. 11.

# Quod non aliquis possit sugere mala ut peccata, usque ut interius aversetur illa, nisi per pugnas contra illa.

quisque ex Verbo & ex Doctrina e Verbo novit, quod Proprium hominis a nativitate sit malum, & quod inde sit, quod ex innata concupiscentia amet mala & feratur in illa, ut quod velit vindicare, velit defraudare, velit diffamare. & velit adulterari; & si non cogitat quod peccata sint, & propterea resistit illis, ea faciat quoties occasio se præbet, & non fama propter honorem aut lucrum patitur. Accedit, quod homo faciat illa ex jucundo, si non religio ei sit.

93. Quoniam hoc Proprium hominis primam radicem vitæ ejus facit, patet qualis homo arbor foret, si non illa radix exstirparetur, & nova radix implantaretur; foret arbor putris, de qua dicitur, quod exscindenda & inignem conjicienda sit, Matth. III. 10. Cap. VII. 19. Hæc radix non removetur, & nova loco ejus inditur, nisi homo spectat mala, quæ faciunt radicem, ut damna animæ suæ, & propterea vult abalienare illa; sed quia sunt Proprii ejus, & inde jucunda, non potest id nisi invito, & cum lucta, ita cum pugna.

94. Omnis qui credit quod infernum & cælum sint, & quod cælum sit felitas æterna, ac quod infernum sit infelicitas æterna, & qui credit quod in infernum veniant qui mala faciunt, & in cælum qui bona faciunt, is pugnat; & qui pugnat, ille ex interiori agit, & contra ipsam concupiscentiam, quæ facit radicem mali, nam qui pugnat contra aliquid, is non vult illud, & concupiscere est velle. Inde patet, quod radix mali non amoveatur quam per pugnam.

95. Quantum itaque quis pugnat, & sic amovet malum, tantum loco ejus succedit bonum, & ex bono tantum videt malum in facie, & tunc quod infernale sit & horrendum; & quia tale, non modo sugit illud, sed etiam aversatur illud, & tandem abominatur illud.

96. Homo qui contra mala pugnat, non potest non pugnare sicut a se, nam qui non sicut a se, ille non pugnat, stat sicut avtomaton nihil videns & nihil agens, & continue cogitat ex malo pro illo, & non contra illud. Sed usque probe sciendum est, quod solus Dominus pugnet in homine contra mala, & quod modo appareat homini sicut ille pugnet ex se, & quod Dominus velit ut ita homini apppareat, quoniam absque illa apparentia non existit pugna, ita nec resormatio.

97. Pugna illa non gravis est nisi illis, qui omnia fræna concupiscentiis laxaverunt, & ex proposito illis indusferunt; & quoque illis, qui sancta Verbi & Ecclessæ

Ecclesiæ in obsirmatione repudiaverunt: at reliquis non gravis est, resistant malis in intentione modo semel in septimana, aut bis in mense, & percipient mutationem.

98. Vocatur Ecclesia Christiana Ecclesia pugnans, & non potest pugnans dici nisi contra diabolum, ita contra mala quæ ab inferno; infernum est diabo-

lus. Tentatio, quam homo Ecclesiæ subit, est pugna illa.

99. De Pugnis contra mala, quæ sunt tentationes, multis in locis in Verbo agitur; intelliguntur per hæc Domini verba,, Dico vobis, nisi granum tritici cadens in terram moriatur, ipsum solum manet, si vero moriatur, mulcum frucium fert, Joh. XII. 25. Tum per hæc., Quisquis voluerit post Me venire, alrogato seipsum, ac tollat crucem suam, & sequatur Mc. Quisquis voluerit animam servare, perdet eam, qui vero perdiderit animain suam propter Me, & propter Evangelium, hic servabit illam,, Marc. VIII. 34. 35; per crucem intelligitur tentatio, ut quoque Matth. X. 38. Cap. XVI. 24. Marc. X. 21. Luc. XIV. 27: per animam intelligitur vita Proprii hominis, ut quoque Matth. X. 39. Cap. XVI. 25. Luc. IX. 24, & imprimis Joh. XII. 25; quæ etiam est vita carnis, quæ non prodest quicquam, Joh. VI. 63. De Pugnis contra mala, & de victoriis super illa, loquitur Dominus ad omnes Ecclesias in Apocalypsi; ad Ecclesiam in Epileso, Qui vincit, dabo ut comedat de arbore vitæ, quæ est in medio paradist Dei,, Apoc. II. 7. Ad Ecclesiam in Smyrna, Qui vicerit, non damnum patietur in morte altera., Apoc. II. 11. Ad'Ecclesiam in Pergamo,, Qui vincit, illi dabo ut comedat de Manna abscondita; & daho illi calculum album, & super calculo nomen novum scriptum, quod nemo novit nisi qui accipit,, Apoc. II 17. Ad Ecclesiam in Thya-TIRIS, Qui vicerit & servaverit ad finem opera mea, illi dabo potestatem super gen. tes; & stellam matutinam,, Apoc. II. 26. 28. Ad Ecclesiam in Sardibus,, Qui vicerit, eum faciam columnam in Templo Dei mei, & scribam super eum Nomen Dei, & nomen urbis Dei Novæ Hierofolymæ, quæ descendit e Cælo a Deo, & nomen meum novum,, Apoc. III. 12. Ad Ecclesiam in Laudicea,, Qui vicerit, illi dabo ut sedeat Mecum in Throno meo, Apoc. III. 21.

100. De Pugnis illis, quæ funt Tentationes, in specie actum videatur in Dobtrina Novæ Hierosolymæ Londini Anno 1758, edita, a n. 187 ad 201: Unde & quales sunt, n. 196. 197. Quomodo & quando siunt, n. 193. Quid boni efficient, n. 199. Quod Dominus pugnet pro homine, n. 200. De Pugnis

seu Tentationibus Domini, n. 201.

## Quod homo debeat fugere mala ut peccata, & pugnare contra illa, ficut a fe.

L'a Divino Ordine est, ut homo ex Libero secundum Rationem agat, quoniam ex libero secundum rationem agere, est ex se agere. Verum binæ illæ Facultates, Liberum & Ratio, non sunt propriæ hominis, sed sunt Domini apud illum; & quatenus est homo, non ei auseruntur, quoniam absque illis non potest reformari; non enim potest pænitentiam agere, non potest pugnare contra mala, & dein facere sructus dignos pænitentia. Nunc quia Liberum & Ratio sunt homini a Domino, & homo ex illis agit, sequitur quod non agat ex se, sed sicut ex se. (a)

nor llum & habitare apud illum, nisi recipiatur & reciproce ametur; inde & non aliunde est conjunctio: Dominus propter illam causam dedit homini Liberum & Rationem, Liberum cogitandi & volendi sicut a se, & Rationem secundum quam; amare aliquem & conjungi illi, cui non est reciprocum, non datur, nec intrare ad aliquem & manere apud quem non est receptio: quoniam receptio & reciprocum in homine sunt a Domino, ideo dicit Dominus, Manete in Me & Ego in vobis,, Joh. XV. 4., Qui manet in Me, & Ego in illo, hic fert fructum multum,, Joh. XV. 4., Qui manet in Me, & Ego in illo, hic fert fructum multum,, Joh. XV. 5., In die illo cognoscetis, quod vos in Me, & Ego in vobis,, Joh. XIV. 20. Quod Dominus sit in veris & in bonis, quæ homo recipit, & sunt apud illum, etiam docet,, Si manseritis in Me, & verba mea in vobis manserint. Si mandata mea servaveritis, manebitis in amore meo,, Joh. XV. 7. 10., Qui habet præcepta mea & facit illa, ille amat Me, & Ego amabo illum, & apud illum habitabo,, Joh. XIV. 21. 23; ita Dominus habitat in suo apud hominem, & homo in illis quæ a Domino sunt, ita in Domino.

103. Quoniam illud reciprocum & vicissim, & inde mutuum, est apud hominem a Domino, ideo dicit Dominus quod homo pænitentiam aget; & nemo pænitentiam potest agere nisi sicut a se;,, Jesus dixit, nisi pænitentiam egeritis, omnes peribitis,, Luc. XIII. 3. 5.,, Jesus dixit, appropinquavit Regnum Dei, pænitentiam agite, credite Evangelio,, Marc. I. 14. 15.,, Jesus dixit, veni ad vocandum peccatores ad pænitentiam,, Luc. V. 32., Jesus dixit Ecclessis, pænitentiam agite,, Apoc. II. 5. 16. 21. 22. Cap. III. 5. tum,, Non pænitentiam egerunt ex operibus suis,, Apoc. XVI. 11.

104. Quo-

#### RECEIRE REPRESENTA EL PRESENTA POR PRESENTA POR PRESENTA POR PRESENTA POR PORTE DE LA PORT

<sup>(</sup>a) Quod homini fit Liberum a Domino, videatur supra n. 19. 20; & in Opere de Cæ 20 er Inferno, n. 589 ad 596, & n. 597 ad 603. Quid Liberum, videatur in Doctrina Novæ Hierosolymæ Londini 1758 edita, n. 141 ad 149.

104. Quoniam reciprocum & vicissim, & inde mutuum, est apud hominem a Domino, ideo dicit Dominus quod homo faciet præcepta, & faciet fructus., Quid Me vocatis Domine, Domine, & non facitis quæ dico,, Luc. VI. 46 ad 49, Si hæc scitis, beati estis si feceritis illa,, Joh. XIII. 37., Amici mei estis, si feceritis quæ mando vobis,, Joh. XV. 14., Qui facit & docet, hic magnus vocabitur in Regno cælorum,, Matth. V. 19., Omnis qui audit verba mea & facit illa, comparabo viro prudenti,, Matth. VII. 24., l'acite fructus dignos pænitentia,, Matth. III. 8., Facite arborem honam & fructum ejus bonum,, Matth. XII. 33., Regnum dabitur Genti facienti fructus ejus,, Matth. XXI. 43., Omnis arbor, quæ non facit fructus, exscinditur, & in ignem conjicitur,, Matth. VII. 19.; & multoties alibi. Ex quibus patet, quod homo faciet a se, sed ex potentia Domini, quam imploret; & hoc est facere sicut ex se.

105. Quoniam illud reciprocum & vicissim, & inde mutuum, est apud hominem a Domino, ideo homo reddet rationem operum suorum, & illi retribuetur secundum illa; nam dicit Dominus. Venturus est Filius hominis, & reddet unicuique secundum facta ejus,, Matth. XVI. 27., Exibunt qui bona fecerunt in resurrectionem vitæ, & qui mala fecerunt in resurrectionem judicii,, Joh. V. 29., Opera illorum sequuntur cum illis,, Apoc. XIV. 13., Judicati sunt omnes secundum opera illorum,, Apoc. XX. 13., Ecce venio, & merces mea Mecum, ut dem unicuique secundum ejus opus,, Apoc. XXII. 12. Si reciprocum non foret apud hominem sequentem seque

minem, nalla imputatio esset.

106. Quoniam receptio & reciprocum funt apud hominem, ideo Ecclesia docet, quod homo explorabit se, consitebitur sua peccata coram Deo, desistet ab illis, & novam vitam aget: quod omnis Ecclesia in Christiano orbe id

doceat, videatur supra n. 3 ad 8.

107. Si non receptio ab homine foret, & tunc cogitatio sicut ab illo, nec aliquid dici potuisset de Fide, nam Fides nec est ab homine: alioquin foret homo sicut palea in vento, & staret sicut inanimatus, ore aperto & manibus remissis exspectans insluxum, nihil cogitans & nihil agens in illis quæ salutis ejus sunt: est quidem nihil agens in illis, sed usque est reagens sicut a se

Sed hæc in adhuc clariorem lucem mittentur in Transactionibus de SAPIEN-

TIA ANGLLICA.

# Quod si quis sugit mala ex quacunque alia causa, quam quia peccata sunt, non sugiat illa, sed modo faciat ut non appareant coram mundo.

pantur Morales homines, qui præcepta Secundæ Tabulæ Decalogi fervant, non defraudant, non blasphemant, non vindicant, non adulterantur; & qui eorum apud se confirmant, quod talia sint mala, quia damna Republicæ, & sic contra humanitatis leges, illi etiam charitatem, sin-

ceritatem, justitiam, castitarem exercent. Sed si bona hæc faciunt, & mala illa sugiunt, solum quia mala sunt, & non simul quia peccata, illi usque mere naturales sunt, & apud mere naturales radix mali manet insita, & non est emo-

ta; quare bona quæ faciunt, non funt bona, quia ab ipsis.

109. Moralis naturalis homo potest apparere coram hominibus in Mundo prorsus sicut Moralis spiritualis homo, sed non coram angelis in Cælo; coram angelis in Cælo apparet ille, si in bonis est, sicut simulachrum ex ligno, & si in veris est, sicut simulachrum ex marmore, in quibus non est vita; aliter Moralis spiritualis homo: nam Moralis naturalis homo est Moralis externus, & Moralis spiritualis homo est Moralis internus, & externum absque interno non vivit, vivit quidem sed non vitam quæ vocatur vita.

removentur nisi a Solo Domino, nam Dominus influit a spirituali in naturale, homo autem ex se a naturali in spirituale, & hic influxus est contra ordinem, & non operatur in concupiscentias & removet illas, sed includit illas, arctius & arctius sicut se consirmat: & quia hæreditarium malum sic latet inclusum, illud post mortem, dum homo sit spiritus, rumpit tegmen, quo in mundo obvelatum suit, ac erumpit sicut sanies per ulcus modo exterius sanatum.

111. Sunt variæ & multiplices causæ, quæ faciunt, ut homo sit Moralis in externa forma, sed si non Moralis sit etiam in interna, usque tamen Moralis non est: ut pró exemplo; si quis abstinet ab Adulteriis & Scortationibus, ex timore legis civilis & ejus pænarum; ex timore jacturæ famæ & inde honoris; ex timore morborum ex illis; ex timore jurgiorum domi ab uxore, & inde intranquillitatis vitæ; ex timore vindictæ a marito, aut ab assini; ex egestate, aut ex avaritia; ex imbecillitate oriunda vel ex morbo, vel ex abusu, vel ex ætate, vel ex impotentia: imo si abstineat ab illis ex lege aliqua naturali aut morali, & non simul ex lege spirituali, is usque tamen interius adulter & scortator est, nihilominus enim credit quod non peccata sint, & inde illa coram Deo non illicita facit in suo spiritu, & sic in spiritu exmittit illa, tametsi non coram mundo in corpore: quare post mortem, cum sit spiritus, aperte loquitur pro illis. Ex his patet, quod sugere mala ut damna possit impius, at quod sugere mala ut peccata non possit nisi Christianus.

112. Simile est cum omnis generis surtis & destraudationibus; cum omnis generis homicidiis & vindictis; & cum omnis generis salsis testimoniis & mendaciis; nemo ab illis mundari & purificari potest a se; unicuique enim Concupiscentime insunt infinita, que homo non videt nisi sicut unum simplex, Dominus autem videt singularissima in omni serie. Verbo, homo non potest semet regenerare, hoc est, novum cor & novum spiritum in se formare, sed Solus Dominus, Qui est spse Resormator & Regenerator: quare si homo ex sua prudentia ac intelligentia vult se novum facere, est modo sicut saciei desormi inducere sucum, ac parti interiori tabe insecta illinere smegma.

113. Ideirco dicit Dominus apud Matthæum, Pharisæe cæce, purga prius interius poculi & patinæ, ut stat etiam exterius mundum, XXIII. 26. Et apud

Esajam, Lavate vos, purificate vos, & removete malitiam operum vestrorum a co-RAM OCULIS MEIS, cessate malum facere: & tunc si fuerint peccata vestra sicut coccinea, sicut nix albescent, si rubra fuerint sicut purpura, sicut lana erunt, s. I. 16. 18.

114. Supradictis adjicientur hæc. I. Quod Charitas Christiana sit cuique, ut suam sunctionem sideliter agat; sic enim, si sugit mala ut peccata, quotidie facit bona, & ipse est suus usus in communi corpore; sic etiam consulitur communi, & unicuique in particulari. II. Quod Reliqua non sint propria Charitatis opera, sed vel ejus Signa, vel Benesicia, vel Debita.

