# DOCTRINA NOVÆ HIEROSOLYMÆ

D E

F I D E.



AMSTELODAMI:
MDCCLXIII.

#### > This Page Blank in Original Latin <

#### DOCTRINA NOVÆ HIEROSOLYMÆ

DE

FIDE.

AMSTELODAMI:

MDCCLXIII.

English Name:

Doctrine of New Jerusalem Concerning Faith; [BY EMANUEL SWEDENBORG]

Amsterdam: 1763

Original Language: Neo Latin

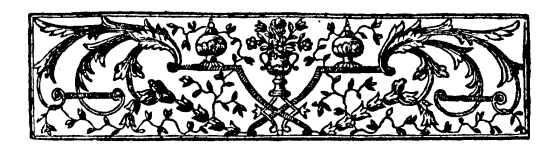
This Facsimile of the Original Latin Edition is available for FREE use by anyone, as a courtesy of

The Lord's New Church Which Is Nova Hierosolyma. www.TheLordsNewChurch.com

First Edition Latin photos can also be viewed online by visiting the website of

The Bayside Swedenborgian Church www.BaysideChurch.org

We gratefully acknowledge the work of The Swedenborg Institute in Basel, Switzerland, which made this Swedenborg eBook possible.



## DOCTRINA NOVÆHIEROSOLYMÆ

D E

#### F I D E.

ዺኇኯኇዺቑኯኇዺቑዀኇዺቑዀኇዺቑዀኇዺቑዀኇዺቑዀኇዺቑዀኇዺቔዀ

#### Quod Fides sit Agnitio interna veri.



er Fidem hodie non aliud intelligitur, quam Cogitatio quod ita sit quia Ecclesia docet, & quia non patet coram intellectu; dicitur enim, crede & non dubita; si respondetur, hoc non comprehendo, dicitur quod ideo credendum sit; quare hodierna sides est sides ignoti, & vocari potest sides cæca: & quia est dictamen alterius in altero, est sides historica. Quod hæc non sides spiritualis sit, vi-

debitur in sequentibus.

2. Ipsa sides non aliud est, quam agnitio quod ita sit, quia est verum; ita enim cogitat & loquitur qui in ipsa side est, hoc verum est ideo credo, sides enim est veri, & verum est sidei: is etiam, si non comprehendit quod verum sit, dicit, non scio num verum sit, ideo nondum credo; quomodo credam quod non comprehendo, sorte potest sassum esse.

3. Sed communis fermo est, quod non aliquis possit comprehendere spiritualia seu theologica, quia sunt supernaturalia: sed vera spiritualia æque comprehendi possunt, quemadmodum vera naturalia; & si non clare, usque dum audiuntur, cadunt in perceptionem num vera sint vel non, hoc maxime apud illos qui afficiuntur veris. Hoc datum est mihi scire ex multa experientia: datum est loqui cum ignaris, cum obscoris, cum stupidis, & quoque cum

2 ill

#### 4 DOCTRINA NOVÆ HIEROSOLYMÆ

illis qui in salsis suerunt, & qui in malis, qui intra Ecclesiam nati sunt, & audiverunt aliquid de Domino, de side & charitate, & loqui datum est cum illis arcana sapientiæ, & illi comprehenderunt omnia, & agnoverunt: sed erant tunc in luce intellectus quæ est cuivis homini, & simul in gloria quod essent intelligentes. Sed hæc in commercio cum spiritibus. Ex his convicti sunt plures mecum, quod spiritualia æque ac naturalia possint comprehendi, sed tunc quando audiuntur aut leguntur, sed ægre ab ipso homine cum ex se cogitat. Causa, quod spiritualia comprehendantur, est quia homo quoad intellectum potest elevari in lucem Cæli, in qua luce non alia apparent quam spiritualia, quæ sunt vera sidei: Lux enim Cæli est lux spiritualis.

4. Inde nunc est, quod agnitio interna veri sit illis, qui in spirituali assectione veri sunt. Quia Angeli in illa assectione sunt, prorsus respuunt illud dogma, quod intellectus erit sub obedientia sidei; dicunt enim, quid est credere & non videre num verum sit; & si aliquis dicit, quod usque credendum sit, respondent, num putas te Deum esse cui credam, aut me insanum quod credam dicto in quo non video verum, fac itaque ut videam: ita dogmaticus ille recedit. Sapientia Angelica in eo unice consistit, ut videant & com-

prehendant quæ cogitant.

5. Est idea spiritualis, de qua pauci aliquid norunt, quæ insinit apud illos qui in affectione veri sunt, & interius dictat, quod hoc, quod auditur aut legitur, verum sit vel non: in hac idea sunt illi, qui in illustratione a Domino legunt Verbum: in illustratione esse non aliud est, quam in perceptione esse, & inde in agnitione interna, quod hoc & illud verum sit; hi sunt qui vocantur docti a Jehovah, Esaj LIV. 13. Joh. VI 45: & de quibus dicitur apud Jeremiam, Ecce dies venientes, quibus pangam novum fædus; sædus hoc erit; dabo legem meam in medio eorum, & super cor eorum scribam illam: & non docebunt vir amplius socium suum, aut vir fratrem suum, dicendo cognoscite Jehovam, omnes exim cognoscent Me, XXXI. 31. 33. 34.

6. Ex his patet, quod sides & veritas unum sint: quare etiam Antiqui, qui ex affectione in cogitatione de veris præ nostratibus suerunt, loco sidei dixerunt veritatem: inde quoque est, quod in Hebræa lingua veritas & sides una

vox fint, quæ vocatur Amuna seu Amen.

7. Quod Fides dicatur a Domino apud Evangelistas & in Apocalypsi, erat quia Judzi non crediderunt verum esse, quod Dominus esset Messias a Prophetis prædictus, & ubi veritas non creditur, ibi sides dicitur. At usque aliud est sidem habere & credere in Dominum, & aliud sidem habere & credere alicui: de differentia dicetur infra.

8. Fides separata a veritate intravit & invasit Ecclesiam cum Dominio papali, quoniam præcipuum tutamen Religionis istius suit ignorantia veri; quate lectio Verbi etiam vetabatur: alioquin non potuissent coli ut Numina, ac Sancti eorum invocari, ac in tantum introduci idololatriæ, ut cadavera, ossa sepulchra illorum sancta crederentur, & inde lucrarentur. Ex quo patet, quamenormes salsitates sides cæca potest producere.

9. Fides cæca etiam permansit postea apud plures Reformatos, ex causa quia

quia separaverunt sidem a charitate, & qui separant illas non possunt non in ignorantia veri esse, & cogitationem quod ita sit separatam ab agnitione internu quod ita sit, nominare sidem: apud hos ignorantia est tutamen dogmatum; nam quamdiu ignorantia regnat, & persuasio quod Theologica transcendant, possunt loqui & non contradici, & credi quod vera sint, & quod ii intelligant illa.

- 10. Dixit Dominus ad Thomam, Quia vidisti Me, Thoma, credidisti; beati qui non vident, & credunt,, Joh. XX. 29; per quod non intelligitur sides ab interna agnitione veri separata, sed quod beati sint qui non oculis vident Dominum, sicut Thomas, & usque credunt quod Ipse sit; hoc enim in luce veritatis est ex Verbo.
- 11. Quia agnitio interna veri est sides, & quia sides & veritas unum sunt, ut supra n. 2. 4. 5. 6, dictum est, sequitur quod agnitio externa absque interna non sit sides, nec quod persuasio falsi sit sides. Agnitio externa absque interna est sides ignoti, & sides ignoti est solum scientia, quæ memoriæ est, quæ si consirmatur sit persuasio; & qui in illis sunt, cogitant quod verum sit, quia alius ita dixit, vel cogitant quod verum sit ex consirmato, & tamen salsumæque consirmari potest quam verum, & quandoque fortius. Per cogitare quod verum sit ex consirmato, intelligitur cogitare illud verum esse quod ab alio dicitur, & illud non prius explorare, sed modo consirmare.
- 12. Si quis cogitat secum, aut dicit alteri, quis potest habere agnitionem internam veri quæ sides, ego non possum: sed illi dicam, quomodo possit: suge mala ut peccata, & adi Dominum, & habebis quantum desideras. Quod ille qui sugit mala ut peccata in Domino sit, videatur in Doctrina Vitæ pro-Nova Hierosolyma, n. 18 ad 31; quod ille amet verum, & videat illud, n. 32 ad 41 ibi: & quod ille sidem habeat, n. 42 ad 52 ibi.

## Quod agnitio interna veri, quæ fides, non detur apud alios quam qui in charitate funt.

- Supra dictum est quid Fides, hic dicetur quid Charitas. Charitas in sua prima origine est affectio boni, & quia bonum amat verum, producit illa affectionem veri, per hanc agnitionem veri, quæ est sides; per has in sua serie Affectio veri existit & sit Charitas. Hæc est progressio Charitatis a sua origine, quæ est affectio boni, per sidem quæ est agnitio veri, ad sinem suum qui est Charitas, sinis est actus. Ex his patet, quomodo amor, qui est affectio boni, producit sidem, quæ est idem cum agnitione veri, & per hanc producit charitatem, quæ est idem cum actu amoris per sidem.
- 14. Sed clarius: Bonum non aliud est quam Usus; quare Charitas in sua prima origine est affectio usus, & quia usus amat media, producit illa affectionem mediorum, ex qua cognitio illorum; & per has in sua serie affectio usus existit & sit Charitas.
  - 15. Progressio illorum est, quemadmodum est progressio omnium Volunta-

tis per Intellectum in actus in corpore: Voluntas nihil producit ex-se absque Intellectu, nec Intellectus aliquid ex se absque Voluntate; agent in conjunctione ut aliquid existat. Seu quod idem; Affectio quæ est voluntatis, nihil producit ex se nisi per Cogitationem quæ est intellectus, nec vicissim; agent in conjunctione ut aliquid existat. Expende, si a cogitatione removeas affectionem, quæ est alicujus amoris, num potes cogitare, aut si ab affectione removeas cogitationem, num potes affici aliqua re: aut, quod simile, si a cogitatione removeas affectionem, num poteris loqui; vel si ab affectione removeas cogitationem seu intellectum, num poteris agere aliquid. Simile est cum Charitate & Fide.

na origine est semen, in quo est conatus producendi fructum, hic conatus excitatus a calore primum producit radicem, & ex illa virgam seu caulem cum ramis & foliis, & demum fructus, & sic conatus fructisticandi existit: ex quibus patet, quod conatus producendi fructus sit perpetuus in omni progressione, usque dum existit, nam si ille desineret, facultas vegetandi illico moreretur. Applicatio hæc est: Arbor est Homo; Conatus producendi media est apud hominem a Voluntate in Intellectu, Virga seu Caulis cum ramis & soliis, sunt apud hominem media per quæ, & vocantur vera sidei, Fructus qui sunt ultimi essectus conatus fructificandi in arbore, sunt apud hominem Usus, in his Voluntas existit. Ex his potest videri, quod Voluntas producendi usus medio intellectu sit perpetua in omni progressione, usque dum existit. De Voluntate & de Intellectu, & de Conjunctione illorum, videatur in Doctrina Vita pro Nova Hierosolyma, n. 43.

17. Ex nunc dictis patet, quod Charitas, quatenus est affectio boni seu ufus, producat Fidem, ut Medium, per quam existat: consequenter, quod Charitas & Fides, in operando usus conjunctim agant. Tum quod Fides non producat bonum seu usum ex se, sed ex charitate, Fides enim est Charitas media: fallacia itaque est, quod sides producat bonum sicut arbor fructum, ar-

bor non est fides, sed arbor est homo.

18. Sciendum est, quod Charitas & Fides faciant unum, sicut Voluntas & Intellectus, quoniam charitas est voluntatis & sides est in ellectus. Similiter, quod Charitas & Fides faciant unum, sicut affectio & cogitatio, quoniam affectio est voluntatis, & cogitatio est intellectus. Similiter, quod Charitas & Fides faciant unum, sicut Bonum & Verum, quia bonum est affectionis quæ voluntatis, & verum est cogitationis quæ intellectus.

Verbo, Charitas & Fides faciunt unum, sicut Essentia & Forma, quoniam essentia fidei est charitas. & forma charitatis est sides: ex quibus patet, quod sides absque Charitate sit sicut forma absque essentia, que non est aliquid; & quod charitas absque side, sit sicut essentia absque forma, que nec est aliquid.

19. Charitas & Fides apud hominem prorsus se habent, sicut Motus cordis qui vocatur systole & diastole, & Motus pulmonis qui vocatur respiratio: est quoque illorum plenaria correspondentia cum voluntate & intellectu hominis, ita cum Charitate & Fide: quare etiam voluntas & ejus affectio intelligitur per

Čar

Cor in Verbo, ac intellectus & ejus cogitatio per Animam in Verbo, & quoque per Spiritum; ideo emittere animam est non amplius animare, ex emittere spiritum est non amplius respirare. Ex quibus sequitur, quod non dari queat sides absque charitate, nec charitas absque side, & quod sides absque charitate, sit sicut Respiratio pulmonaris absque corde, quæ non dari potest in aliquo vivo, sed solum in avtomato, & quod charitas absque side sit sicut cor absque pulmone, ex quo non aliquod vivum sentitur: consequenter, quod Charitas per Fidem operetur usus, sicut Cor per Pulmonem actus. Tanta similitudo intercedit inter Cor & Charitatem, ac inter Pulmonem & Fidem, ut in Mundo spirituali quisque noscatur ex sola Respiratione, qualis ei sides est, & ex Pulsu cordis qualis ei charitas est: angeli enim & spiritus æque ac homines vivunt corde & respiratione; inde est quod illi similiter ac homines in mundo sentiant, cogitent, agant & loquantur.

20. Quia Charitas est amor erga proximum, dicetur etiam quid proximus. Proximus in naturali sensu est homo in composito & in individuo: Homo in composito est Ecclesia, Patria, & Societas; & homo in individuo est concivis, qui in Verbo vocatur frater & socius. At Proximus in spirituali sensu est bonum, & quia usu est bonum, est proximus in spirituali sensu usus. Quod usu sit spiritualis proximus, quisque agnoscet; quis enim amat hominem solum ut personam, sed amat illum ex eo quod in illo est, ex quo est talis, ita ex quali ejus, hoc namque est homo: hoc quale, quod amatur, est usus, & vocatur bonum; inde est hoc Proximus. Quia Verbum in sinu suo est spirituale,

ideo illud est amare proximum in spirituali ejus sensu.

21. Sed aliud est amare proximum ex bono aut usu in illo erga se, & aliud est amare proximum ex bono aut usu in se erga illum; amare proximum ex bono aut usu in illo erga se, potest etiam malus, sed amare proximum ex bono aut usu in se erga illum, non potest nisi bonus, nam hic ex bono amat bonum, seu ex affectione usus amat usum: horum & illorum discrimen describitur a Domino apud Matthæum Cap. V: 32. 33. feq. A multis dicitur, amo illum quia me amat & bonum mihi facit, sed usque amare illum propterea solum, non est interius amare illum, nisi ipse in bono sit, & ex illo amet bonum ejus; hic in charitate est, ille autem in amicitia est, quæ non est chari-Is qui ex charitate amat proximum, conjungit se cum bono ejus, & non cum persona, nisi quantum & quamdiu in bono est, hic spiritualis est, & spiritualiter amat proximum; at qui ex sola amicitia amat alterum, is conjungit se cum persona, & simul tunc cum ejus malo; hic post mortem a persona, quæ in malo est, ægre separari potest, alter autem potest. Charitas hoc sa. cit per fidem, quia sides est veritas, & homo qui in charitate est per veritatem, scrutatur & videt, quid amandum est, & spectat quale usus in amando & benefaciendo.

22. Amor in Dominum est proprie amor, & amor erga proximum est charitas: non datur apud hominem amor in Dominum, nisi in charitate, in hac Dominus se conjungit cum homine. Quia sides in sua essentia est charitas, sequitur quod nemo possit habere sidem in Dominum nisi in charitate sit, ex

hac per fidem est conjunctio, per charitatem conjunctio Domini cum homine, & per fidem conjunctio hominis cum Domino: quod conjunctio reciproca sit,

videatur in Doctrina vitæ pro nova Hierosolyma n: 102 ad 107.

23. In summa, quantum quis sugit mala ut peccata, & spectat ad Dominum, tantum in charitate est, proinde tantum in side est. Quod quantum quis sugit mala ut peccata & spectat ad Dominum, tantum in charitate sit, videatur in Doctrina vitæ pro nova Hierosolyma n. 67 ad 73; tum n. 74 ad 91; & quod tantum sidem habeat, n. 52 ad 52. quid charitas in proprio sensu, n. 114 ibi.

24 Ex omnibus que hactenus dicta sunt, constare porest, quod sides salutisfera, que est agnitio interna veri, non dari queat apud alios, quam qui

in Charitate funt.

# Quod Cognitiones veri & boni non fint Fidei, antequam homo in Charitate est, sed quod fint Promptuarium, ex quo Fides Charitatis formari potest.

- 25. It homini affectio sciendi ex prima pueritia, per hanc discit plura, quæ illi usui erunt, & plura quæ non usui: cum adolescit, ex applicatione ad quoddam negotium, haurit illa quæ rei negotii sunt; hoc sit ei tunc usus, quo afficitur: sic inchoat affectio usus, quæ producit affectionem mediorum, per quæ venit ad negotium suum, quod ejus usus est. I sæc progressio est apud unumquemvis in mundo, quia unicuique est aliquod negotium, ad quod ab usu qui est sinis per media ad ipsum usum qui est essectus, procedit. Verum quia hic usus cum mediis ejus est pro vita in mundo, est ejus affectio naturalis.
- 26. Sed quia omnis homo non modo spectat usus pro vita in mundo, sed etiam spectibit usus pro vita in Cœlo, in hanc enim post vitam in mundo veniet, & in hac post illam vivet in æternum: ideo quisque a pueritia comparat sibi cognitiones veri & boni ex Verbo, aut ex doctrina Ecclesiæ, aut ex prædicatione, quæ pro illa vita erunt, & reponit illas in memoria naturali, in majore aut minore copia secundum affectionem sciendi connatam, & per varia excitamenta auctam.
- 27. Sed omnes hæ cognitiones, quoteunque & qualescunque sunt, modo sunt promptuarium ex quo sides charitatis formari potest; & hæc sides non formatur, nisi quantum sugit mala ut peccata. Si sugit mala ut peccata, tune cognitiones illæ siunt sidei, cui vita spiritualis inest: si autem non sugit mala ut peccata, cognitiones illæ non sunt nisi quam cognitiones, & non siunt sidei cui aliqua vita spiritualis inest.

28 Hoc Promptuarium maxime necessarium est, quoniam absque illo non for-

mari potest sides; cognitiones enim veri & boni sidem intrant & saciunt illam; si nullæ sint, sides non existit, sides prorsus vacua & inanis non datur; si paucæ sint, sides sit pusilla & egena; si multa sint, sides sit locuples & plena se-

cundum copiam.

- 29. At sciendum est, quod cognitiones genuini veri & boni faciant sidem, & prorsus non cognitiones salsi, sides enim est veritas, ut sapra n. 5 ad 11, dictum est, ac salsitas, quia est opposita veritati, destruit sidem; nec potest charitas existere, ubi meræ falsitates sunt, nam, ut supra n. 18 dictum est, charitas & sides unum faciant sicut bonum & verum faciant unum. Ex his quoque sequitur, quod nullæ cognitiones genuini veri & boni nullam sidem faciant, quod paucæ aliquam sidem, & quod multæ sidem illustrem secundum plenitudinem. Qualis est homini sides ex charitate, talis est ei intelligentia.
- 30. Dantur etiam multi, qui non agnitionem internam veri habent, & tamen fidem charitatis, qui sunt qui in vita spectaverunt ad Dominum, & ex religione evitaverunt mala, sed a curis in mundo & negotiis detenti a cogitando de veris, & quoque a desectu veri apud docentes; sed illi usque interius seu in suo spiritu in agnitione veri, quia in affectione ejus, sunt, quare illi post mortem, dum siunt spiritus, & instruuntur per Angelos, agnoscunt vera & cum gaudio recipiunt illa. Aliter vero illi, qui in vita non spectaverunt ad Dominum, & non ex religione evitaverunt mala, hi non interius seu in suo spiritu in aliqua affectione veri & inde nec in aliqua agnitione ejus sunt, quare ii post mortem, cum siunt spiritus, & instruuntur per Angelos, non volunt agnoscere vera, & inde non recipiunt illa: malum vitæ enim interius odit vera; at bonum vitæ interius amat vera,
- 31. Cognitiones veri & boni, quæ præcedunt fidem, apparent quibusdam quod fidei sint, sed usque non sunt; quod opinentur & dicant se credere, non ideo credunt, & nec illæ funt fidei, funt enim solius cogitationis quod ita sit, fed non funt agnitionis internæ, quod veritates fint; ac fides quod veritates fint, dum nescitur quod sint, est species persussionis remotæ ab agnitione interna: ut primum autem charitas implantatur, tunc cognitiones illæ fiunt fidei, fed non plus quam charitas in illa est. In Primo statu, antequam Charitas percipitur, apparet illis fides ficut primo loco sit, & charitas secundo; sed in altero statu, cum charitas percipitur, fit fides secundo loco, & charitas primo: Primus status vocatur Reformatio, Alter status vocatur Regeneratio: cum homo in hoc statu est, tunc apud illum indies crescit sapientia, ac indies bonum multiplicat vera, & fructificat illa: est homo tunc sicut Arbor, quæ fructum fert, & in fructu ponit semina, ex quibus novæ arbores, & tandem hortus: fit tunc vere homo, & post mortem angelus, cujus vitam facit charitas, & fides formam, pulchram secundum quale ejus; at fides tunc non amplius voca tur fides, sed intelligentia. Ex his constare potest, quod omne fidei sit ex charitate, & nihil ejus ex se; tum etiam quod charitas producat fidem, & non fides charitatem: sunt cognitiones veri quæ præcedunt, prorsus sicut penuarium in horreo, quod non nutrit hominem, nisi appetens victum inde frumentum desumit.

B 32. Di-

32. Dicetur etiam, quomodo formatur fides ex charitare: cuivis hominiest Mens naturalis & Mens spiritualis, Mens naturalis pro mundo, & Mens spiritualis pro cælo; homo quoad Intellectum est in utroque, non autem quoad Voluntatem, priusquam sugit & aversatur mala ut peccata; cum hoc facit, tunc aperitur Mens spiritualis etiam pro voluntate; qua aperta, insult inde in Mentem naturalem calor spiritualis e Cælo, qui calor in sua essentia est charitas, ac vivisicat cognitiones veri & boni quæ ibi sunt, & ex illis sormat sidem: sit etiam hoc sicut cum arbore, quæ non vitam vegetativam accipit, prius quam calor e sole insuit, & conjungit se cum luce, ut sit tempore veris. Plenus etiam paralelismus est inter vivisicationem hominis & vegetationem arboris, in eo, quod hanc faciat calor mundi, & illam calor cæli: quare etiam homo toties assimilatur arbori a Domino.

33. Ex his paucis constare potest, quod cognitiones veri & boni non sint fidei, antequam homo in charitate est, sed quod sint promptuarium, ex quo sides charitatis formari possit. Cognitiones veri siunt vera apud Regeneratum; etiam cognitiones boni, nam cognitio boni est in intellectu, at affectio boni in voluntate; ac verum vocatur id quod in intellectu est & bonum id quod in voluntate.

#### Fides Christiana in universali idea.

Fides Christiana in universali idea, hæc est,, Quod Dominus ab æterno, Qui est Jehovah, in mundum vene, rit, ut subjugaret Inferna, & glorisicaret Humanum suum; & quod absque eo nemo mortalium salvari potuerit; & quod sal-

" ventur qui credunt in Ipsum"

35. Dicitur in universali idea, quia hoc est universale fidei, ac universale fidei est quod in omnibus & singulis erit. Universale fidei est, quod Deus sit unus persona & essentia in quo Trinitas, & quod Dominus sit ille Deus. Universale fidei est, quod nullus mortalium salvari potuerit nisi Dominus in mundum venerit. Universale fidei est, quod in mundum venerit, ut removeret Infernum ab homine, & removit illud per pugnas contra illud, & per victorias super illud; ita subjugavit illud; & redegit illud in ordinem & sub suam obedientiam. Universale sidei etiam est, quod in mundum venerit, ut Humanum, quod in mundo suscepit, glorificaret, hoc est, uniret Divino a Quo; sic Infernum ab Ipso subjugatum in ordine & sub obedientia sua in externum tenet. Quoniam utrumque hoc non fieri potuit nisi quam per Tentationes usque ad ultimum illarum, ac ultimum illarum fuit Passio crucis, ideo illam subivit. Hæc sunt Universalia Fidei Christianæ de Domino. in 36. Universale Fidei Christianæ a parte hominis est; ut credat in Dominum, nam per credere in Ipsum sit conjunctio cum Ipso, per quam salvatio: credere in Ipsum est siduciam habere quod spse salvet: & quia siduciam habere non potest nisi qui bene vivit,

ideo etíam hoc per credere in Ipsum intelligitur.

37. De binis his Fidei Christiana Universalibus actum est in specie; de Primo, quod Dominum spectat, in Doctrina Nova Hierosolyma de Domino: & de Altero, quod hominem spectat, in Doctrina Vita pro Nova Hierosolyma; quare illa hic amplius diducere non opus est.

#### Fides hodierna in universali idea.

38. Pides hodierna in universali idea, est hæc,, Quod Deus Pater miserit Filium suum, ut satissaceret pro Humano, Genere, & quod propter id Filii meritum misereatur, & sal, vet illos, qui id credunt. Alii, qui id credunt, & simul bona, faciunt".

39. Sed ut videatur clarius, qualis illa Fides est, velim adducere in ordine varia, quæ ponit. Hodierna Fides I ponit Deum Patrem & Deum Filium, ut Duos, utrumque ab æterno. II Ponit Deum Filium in mundum venisse ex voluntate Patris, ut satisfaceret pro Humano Genere, quod alioquin ex Divina Justitia, quam etiam vindicativam vocant, morte æterna periisset. III. Ponit satisfactionem a Filio per impletionem Legis, & per passionem crucis. IV. Ponit Misericordiam Patris propter illa Filii. V. Ponit imputationem meriti Filii erga illos, qui id credunt. VI. Ponit hoc momentaneum, & ideo, si non prius, etiam circa ultimam mortis horam. VII. Ponit aliquid tentationis, & tuncliberationem per fidem istam. VIII. Ponit apud hosimprimis fiduciam & confidentiam. IX Ponit apud hos imprimis Justificationem, & plenariam gratiam Patris propter Filium, & remissionem omnium peccatorum, & sic salvationem. X. Doctiores ponunt apud hos conatum ad bonum, qui occulte operatur, & non manifelte movet voluntatem. Alii ponunt operationem manifestam: uterque per Spiritum Sanctum. XI. Plerique, qui se confirmant in eo, quod nemo possit sacere bonum a se, quod bonum est, & nisi sit meritorium, & quod non sint sub jugo legis, illi omittunt, &

В 2

non cogitant de malo & de bono vitæ; dicunt enim in se, quod non bonum opus salvet, nec malum damnet, quia soia sides sacit omnia. XII. In genere ponunt intellectum sub obedientia hujus sidei, vocantes id sidei quod non intelligitur.

40. Sed hæc singillatim lustrare & expendere, num veritates sint, supersedetur: patent maniseste ex illis, quæ hic supra dicta sunt, imprimis ex illis, quæ in Doctrina Novæ Hierosolymæ de Domino, & in Doctrina vitæ pro Nova Hierosolyma, ex

Verbo demonstrata funt, & simul rationaliter confirmata.

41. At usque ut videatur, qualis fides separata a charitate est, & qualis fides non separata ab illa est, velim communicare quæ ab Angelo cæli audivi; dixit ille quod loquutus sit cum multis Reformatis, & audiverit qualis fides illorum est; & retulit quid cum uno qui in fide separata a charitate suit, & quid cum altero qui in fide non separata, loquutus est, & ab illis audivit; dixit quod interrogaverit illos, & quod illi responderint: quæ quia il-

lustrare possunt, velim colloquutiones illorum hic afferre.

42. Angelus dixit, quod cum illo qui in fide separata a charitate ita loquutus sit; amice, quis es, respondit ille, sum Resormatus Christianus. Quæ tua doctrina, & inde religio, respondit quod sit sides. Dixit quæ tua sides, respondit, sides mea est,, Quod Deus Pater miserit Filium, ut satisfaceret pro Humano Genere, & quod salventur qui id credunt, : interrogavit tunc dicendo, quid scis plus de Salvatione, respondit, quod salvatio sit per folam illam fidem. Porro dixit, quid scis de Redemptione, respondit quod facta sit per passionem crucis, & quod meritum Filii imputetur per illam fidem. Porro, quid scis de Regeneratione, respondit quod siat per illam sidem: Quid scis de Pænitentia & Remissione peccatorum, respondit quod per illam sidem. Dic quid scis de amore & charitate, respondit quod sint illa sides. Die quid seis de bonis operibus, respondit quod sint illa fides. Dic quid cogitas de omnibus præceptis in Verbo, respondit quod sint in illa fide. Tunc dixit, ergo nihil facies, respondit quid saciam, non possum facere bonum, quod bonum est, a me:dixit, num fidem potes habere a te, respondit non possum; dixit quomodo tunc potes fidem habere, respondit in hoc non inquiro, habebo fidem. Tandem dixit, omnino scis aliquid præterea de salute, respondit, quid præterea, cnm per solam illam sidem salvatio. vatio. Sed tunc dixit Angelus, respondes sicut qui canit uno tono tibiæ, non audio nisi sidem; si illam scis, & non præterea, nihil scis; abi & vide socios, & abivit & offendit illos in deserto, ubi non gramen, quæsivit cur ita, dixerunt, quia illis nihil Ecclesiæ.

43. Angelus cum illo, qui in fide non separata a charitate ita loquutus est: amice, quis es, respondit sum Christianus Resormatus: quæ tua doctrina, & inde religio, respondit sides & charitas: dixit hæc sunt duo, respondit non separari possunt: dixit quid sides, respondit credere quod Verbum docet; dixit quid charitas, respondit facere quod Verbum docet: dixit num solum credideris illa, vel num etiam seceris, respondit etiam seci: Angelus cæli tunc aspexit illum, & dixit, mi amice, veni mecum, & habita nobiscum.

#### Qualis fides separata a charitate est.

44. Ut fides separata a Charitate videatur qualis est, sistam illam in sua nuditate: in hac talis est; "Quod Deus Pater iratus contra Genus humanum, rejecerit illud a se, & ex justitia statuerit vindicare per ejus damnationem meternam: & quod dixerit ad Filium, descende, imple Legem, ac damnationem illis destinatam in Te suscipe; & tune forte miserebor: quare descendit, & implevit Legem, & passus se suspendi cruce, & immaniter occidi: quo facto rediit ad Patrem, & dixit, damnationem Generis humani in Me suscept, nune misericors esto, intercedens pro illis: at responsum tulit, non possum erga illos, sed quia Te vidi super cruce, & tune sanguinem tuum, factus sum misericors, at usque non condonabo illis, sed imputabo illis tuum meritum, verum non aliis, quam qui hoc agnoscunt. Hoc erit sides, per quam salvari possum.

45. Hæc eit fides illa in sua nuditate: quisnam, cui aliqua ratio illustrata est, in illa non videt paradoxa, quæ contra ipsam Divinam essentiam sunt; ut, quod Deus, qui est ipse Amor, & ipsa Misericordia, potuerit ex ira & inde vindicta damnare homines, & devovere illos inferno: tum, quod velit ad misericordiam moveri per damnationem Filio impositam, & per intuitionem Ejus passionis super cruce & Ejus sanguinis. Quis, cui aliqua ratio illustrata est non videt quod Deus ad Deum æqualem non dicere potuerit, non condono illis, sed imputo illis tuum meritum: ut &, nunc vivant sicut velint, modo illud credant, & salvabuntur. Præter plura.

46. Sed causa, quod hæc non visa sint, est quia induxerunt sidem cæcam, & per illam occluserunt oculos, & obturaverunt aures. Occlude oculos & obtura aures, hoc est, sac ut non cogitent ex aliquo intellectu, & dic illis,

D 3

#### 14 DOCTRINA NOVÆ HIEROSOLYMÆ

quibus aliqua idea de vita æterna impressa est, quicquid velis, & credent: imo si dixeris, quod Deus possit irasci & vindictam spirare; quod Deus possit alicui damnationem æternam inferre: quod Deus velit ad misericordiam moveri per sanguinem Filii; ac id pro merito imputare & adscribere homini ut ejus; ac salvare per solum cogitare. Ut &, quod unus Deus cum altero Deo unius essentie potuerit talia stipulari, & illi injungere; præter similia alia. Sed aperi oculos & reclude aures, hoc est, cogita de illis ex intellectu, ac videbis discordantiam illorum cum ipsa veritate.

47. Occlude oculos & obtura aures, & fac ut non cogitent ex aliquo intellectu, annon poteris inducere fidem, quod Deus dederit omnem suam potestatem homini, ut sit pro Deo in terris: annon poteris inducere sidem, quod homines mortui invocandi sint; quod nudandum sit caput & slectenda sint genua pro simulachris eorum; quodque cadavera eorum, ossa eorum, & sepulchra illorum, sancta sint & veneranda. Sed si aperis oculos & recludis aures, hoc est, de illis ex aliquo intellectu cogitas, annon videbis enormia,

quæ ratio humana abominabitur.

48. Cum talia & fimilia alia recipiuntur ab homine, cui ex religione occlusus est intellectus, annon tunc Templum, in quo cultum agit, comparari potest speluncæ seu cavernæ sub terris, ubi quæ videt, nescit quid sunt: ac Religio ejus comparari potest habitationi in domo, in qua non sunt senestræ; & vox cultus ejus sono, & non loquelæ. Cum tali homine non potest Angelus cæli loqui, quia unus non intelligit loquelam alterius.

### Quod illi, qui in fide separata a charitate sunt, in Verbo repræsentati sint per Philisthæos.

In Verbo per omnia Nomina Gentium & Populorum, tum Personarum & Locorum, significantur res Ecclesiæ, ipsa Ecclesia per Israelem & Jehudam, quia apud illos suit instituta; & varia Religiosa per Gentes & Populos circum illos, Religiosa concordantia per Gentes bonas, & Religiosa discordantia per Gentes malas. Sunt duo Religiosa mala, in quæ omnis Ecclesia successi temporis degeneratur, Unum quod adulterat bona ejus, & Alterum quod falsificat vera ejus: illud Religiosum, quod adulterat bona Ecclesiæ, trahit suum ortum ex amore imperandi, & alterum Religiosum quod falsificat vera Ecclesiæ, trahit suum ortum ex fastu propriæ intelligentiæ. Religiosum quod trahit ortum ex amore imperandi, in Verbo intelligitur per Babyloniam; & Religiosum, quod trahit ortum ex fastu propriæ intelligentiæ, in Verbo intelligitur per Philashæam. Notum est, quinam ex Babylonia hodie sunt, sed non notum, quinam ex Philishæa. Ex Philishæa sunt, qui in side & non in charitate.

50. Quod illi ex Philisthæa sint, qui in side & nonsin charitate, constare potest ex variis, quæ de illis in Verbo dicuntur, in spirituali sensu intellectis; tam ex altercationibus illorum cum Abrahami & Isaci servis, de quibus Genes.

XXI & XXVI, quam ex bellis illorum cum Filiis Israelis, de quibus in Libro Judicum, ac in Libris Samuelis & Regum; omnia enim Bella in Verbo descripta in sensu spirituali involvunt & significant bella spiritualia: & quia hoc Religiosum, quod est sidei separatæ a charitate, continue vult invadere Ecclesiam, ideo Philisthæi manserunt in terra Canaane, & silios Israelis crebro insestarunt.

57. Quoniam Philisthæi repræsentabant illos qui in side separata a charitate sunt, ideo vocati sunt Præputiati, & per Præputiatos intelliguntur qui absque amore spirituali sunt, & inde in solo amore naturali: Amor spiritualis est Charitas. Causa quod hi præputiati dicti sint, est quia per Circumcisos intelliguntur qui in amore spirituali sunt. Quod Philisthæi præputiati dicti sint, videa-

tur I. Sam. XVII. 27. 36. II. Sam. II. 20, & alibi.

52. Quod illi qui in fide separata a charitate sunt, per Philishamos repræsentati sint, constare potest non modo ex bellis eorum cum siliis Israelis, sed etiam ex pluribus aliis, quæ de illis in Verbo memorantur; ut ex illis quæ de Dagone Idolo eorum, de Hæmorrhoidibus & Muribus, quibus propter Arcam in sano idoli eorum positam percussi & infestati sunt, & ex reliquis quæ tunc evenerunt, de quibus, I. Sam. Cap. V & VI; similiter quæ de Goliatho, qui Philishamus erat, a Davide intersecto, de quo I Sam. Cap. XVII. Dagon enim Idolum eorum, erat superius sicut homo, inferius sicut piscis, per quod repræsentabatur Religio eorum, quod ex side esset sicut spiritualis, ex nulla charitate autem esset mere naturalis: per Hæmorrhoides, quibus percussi erant, significabantur spurci eorum amores; per mures, quibus infestati erant, significabatur devastatio Ecclesiæ per falsisicationes veri; & per Goliathum a Danisicabatur devastatio Ecclesiæ per falsisicationes veri; & per Goliathum a Danisicabatur devastatio en la charitate autem esset se superior se superio

vide percussum repræsentabatur fastus propriæ intelligentiæ illorum.

53. Quod illi qui in fide separata a charitate sunt, repræsentati sint per Philisthxos, patet etiam ex Propheticis Verbi, ubi de illis agitur, ut ex sequentibus his: apud Jeremiam,, Contra Philistheos: ecce aque ascendentes ex septentrione, quæ fient in flumen inundans, & inundabunt terram & plenitudinem ejus, urbem & habitantes in ea, ut clament homines, & ejulet omnis habitator terræ: vastabit Jehovah Philistheos,, XLVII 1. 2. 4; aquæ ascendentes e septentrione, sunt falsa ex inferno; quæ sient in slumen inundans, & inundabunt terram & plenitudinem ejus, significat per illa devastationem omnium Ecclesiæ; urbem & habitantes in ea, significat devastationem omnium doctrinæ ejus; ut clament homines, & ejulet omnis habitator terræ, fignificat defectum omnis veri & boni in Ecclesia; vastabit Jehovah Philisthæos, significat interitum eorum. Apud Esajam,, Ne læteris Philisthæa tota, quod frasta sit virga percutiens te; nam e radice scrpentis exibit basiliscus, cujus fructus prester volans,, XIV. 27 feq. ne læteris Philisthæa tota, significat ne gaudeant qui in fide separata a charitate sunt, quod adhuc maneant: nam e radice serpentis exibit basiliscus, fignificat ex fastu propriæ inrelligentiæ destructionem omnis veri apud illos: cujus fructus prester volans, significat ratiocinia ex falsis mali contra vera & bona Ecclesiæ.

54. Quod per Circumcisionem repræsentata sit purificatio a malis quæ sunt

#### 16 DOCTRINA NOVÆ HIEROSOLYMÆ

amoris mere naturalis, patet ex his, Circumcidite cor vestrum, & removete præputia cordis vestri, ne exeat ira mea propter malitiam operum vestrorum, Jerem. IV.

4., Circumcidite præputium cordis vestri, & cervicem vestram non indurate amplius,
Deutr. X. 16; cirumcidere cor aut præputium cordis est purificare se a malis. Inde vicissim, per incircumcisum seu præputiatum intelligitur qui a malis amoris mere naturalis non purificatus, ita qui non in charitate est: & quia immundus corde per præputiatum intelligitur, dicitur, Nullus præputiatus corde, & præputiatus carne, intrabit in sanctuarium, Ezech. XLIV. 9. Nullus præputiatus comedet Pascha, Exod. XII. 48. Et quod damnatus sit, Ezech. XXVIII. 10. Cap. XXXII. 18. Cap. XXXII. 19.

## Quod illi qui in fide separata a charitate sunt, intelligantur per Draconem in Apocalypsi.

Dictum est supra, quod omnis Ecclesia successu temporis abeat in duo communia Religiosa mala, in unum ex amore imperandi, & in alterum ex sastu propriæ intelligentiæ; & quod prius Religiosum in Verbo intelligatur & describatur per Babyloniam, & posterius per Philisthæam. Nunc quia in Apocalypsi agitur de statu Ecclesiæ Christianæ, imprimis qualis in sine est, ideo de binis illis Religiosis malis, in genere & in specie ibi agitur: Religiosum quod per Babyloniam intelligitur, describitur in Cap. XVII XVIII. XIX, quod ibi est Meritrix sedens super Bestia coccinea; ac Religiosum quod per Philisthæam intelligitur, describitur in Capp. XII. XIII, quod ibi est Draco, tum Bestia ex mari, ac Bestia ex terra ascendens. Quod hoc Religiosum per Draconem & ejus binas Bestias intellectum sit, hactenus non sciri potuit; causa est, quia sensus spiritualis Verbi non prius apertus suit, & inde Apocalypsis non intellecta est; & imprimis quia Religiosum de side separata a charitate in Christiano Orbe tantum invaluit, ut nemo id videre posset: omne enim Religiosum malum occæcat oculos.

56. Quod Religiosum sidei separatæ a charitate intelligatur & describatur in Apocalypsi per Draconem & per binas ejus Bestias, non modo e Cælo mihi dictum est, sed etiam in Mundo spirituum, qui sub Cælo est, ostensum est; visi mihi sunt illi, qui in side separata erant, in Cætu sicut magnus Draco cum extensa cauda versus cælum; & visi sunt alii, qui tales, separati, in apparentia sicut dracones; sunt enim in illo Mundo hujuscemodi apparentiæ ex correspondentia spiritualium cum naturalibus: quare etiam illi ab Angelis cæ'i vocantur Draconici. Sed plura illorum genera sunt, quidam eorum constituunt Draconis Caput, quidam illius Corpus, & quidam ejus Caudam; illi qui constituunt ejus Caudam, sunt qui omnia vera Verbl salssiscaverunt; quare dicitur de Dracone in Apocalypsi, quod cauda sua detraxerit tertiam partem stellarum Cæli; per stellas cæli significantur cognitiones veri, & per tertiam partem, omnes.

57. Nunc quia per Draconem in Apocalypsi intelliguntur qui in side separa-

ta a Charitate sunt, & hoc hactenus ignoratum suit, & quoque occultum ex non cognitione sensus spiritualis Verbi, ideo dabitur hic Explicatio generalis

super illa quæ in Cap. XII. ibi de Dracone dicuntur.

58. De Dracone hæc dicuntur in Capite XII in Apocalypsi: Et Signum magnum visum est in Cælo. Mulier circumdata Sole, & Luna sub pedibus ejus, & super capite ejus corona stellarum duodecim: & in utero habens clamavit parturiens, & cruciata parere. Et visum est aliud signum in Cælo, & ecce Draco magnus rufus, habens Capita septem, & Cornua septem, & super capitibus suis Diademata septem. Et Cauda sua traxit tertiam partem stellarum Cæli, & projecit illas in terram. Et Draco stetit coram Muliere paritura, ut postquam pepererat, fætum ejus devoraret: & peperit filium masculum, qui pasturus est omnes gentes virga ferrea: & raptus est fætus ejus ad Deum & Thronum Ipsius. Et Mulier fugit in desertum, ubi habet locum præparatum a Deo, ut ibi alant eam diebus mille ducentis sexaginta. Et factum est bellum in Cælo, Michael & angeli ejus pugnarunt cum Dracone, & Draco pugnavit & angeli ejus: & non prævaluerunt; & non locus inventus illorum amplius in Cælo. Et cum vidit Draco quod projectus in terram, persequutus est Mulierem quæ peperit filium. Et datæ mulieri duæ alæ aquilæ magnæ, ut volaret in desertum in locum suum, ubi aleretur ibi tempus & tempora & dimidium tempus, a facie serpentis: & ejecit serpens post mulierem ex ore suo aquam tanquam flumen, ut illam a flumine absorptam faceret: & adjuvit terra mulierem, & aperuit terra os fuum, & deglutivit flumen, quod ejecit draco ex ore fuo. Et iratus est draco contra mulierem, & abivit facere bellum cum reliquis seminis ejus, observantibus mandata Dei, & habentibus testimonium Jesu Christi:

" 59. Hæc illorum Explicatio est " Signum magnum visum est in Cælo, significat revelutionem a Domino de futura Ecclesia, & de receptione doctrinæ ejus, & a quibus impugnabitur: mulier circumdata sole, & luna sub pedibus ejus, significat Ecclesiam, quæ a Domino in amore, & in side est: & super capite ejus corona stellarum duodecim, significat sapientiam ac intelligentiam ex Divinis veris apud illos: & in utero habens, significat nascentem Doctrinam: clamavit parturiens, & cruciata parere, significat resistentiam ab illis qui in side separata a charitate sunt: & visum est aliud signum in Cælo, significat iterum revelationem: & ecce draco magnus rusus, significat sidem separatam a charitate, qui rusus dicitur ab amore menturali: habens capita septem, significat salsum intellectum Verbi: &

cornua decem, significat potentiam ex receptione a multis: & super capitibus suis diademata septem, significat falsificata vera Verbi: & cauda sua traxit tertiam partem stellarum cæli, & projecit illas in terram, significat destructionem omnium cognitionum veri: & draco stetit coram muliere paritura, ut postquam pepererat, fætum ejus devoraret, significat odium illorum & animum destruen li doctrinam Ecclesiæ in suo ortu: & peperit silium masculum, significat doctrinam: qui pasturus omnes gentes virga ferrea, significat que ex potentia veri naturalis ex spirituali convincet: & raptus est filius ejus ad Deum & thronum Ipsius, significat tutationem ejus a Domino e cælo: & fugit in desertum, signissicat Ecclesiam inter paucos: ubi habet locum præparatum a Deo, significat statum ejus ut in erea provideatur inter plures: ut ibi alant illam diebus mille ducentis fexaginta, fignificat usque dum crescit ad suum statutum: & factum est bellum in cælo, Michael & angeli ejus, pugnarunt cum dracone, & draco pugnavit & angeli ejus fignificat dillenfionem & pugnam illorum qui in fide feparata charitate sunt contra illos qui in doctrina Ecclesiæ de Domino & de vita charitatis funt: & non prævaluerunt, fignificat quod fuccubuerint: & non locus inventus corum amplius in cælo, fignificat dejectionem illorum: cum vidit draco quod projectus sit in terram, persequutus est mulierem quæ peperit masculum, significat insestationem Ecclesiæ ab illis qui in side separata a charitate, propter doctrinam ejus: & datæ mulieri duæ alæ aquilæ magnæ, ut volaret in defertum in locum suum, significat circumspectionem dum adhuc inter paucos est: ubi aleretur tempus & tempora & dimidium temporis a facie serpentis, fignificat usque dum Ecclesia crescit ad suum statutum: & ejecit serpens post mulierem ex ore suo aquam tanquam slumen, ut illam a flumine absorptam faceret, significat ratiocinationes illorum ex falsis in copia ad destruendum Ecclesiam: & adjuvit terra mulierem, & aperuit terra os fuum, & deglutivit flumen quod ejecit draco ex ore fuo, fignificat quod ratiocinationes, quia ex falsis, a seipsis deciderint: & iratus est draco contra mulierem, & abivit facere bellum cum reliquis seminis ejus, significat perstans odium illorum: observantibus mandata Dei. & habentibus testimonium Jesu Christi, significat contra illos qui vivunt vitam chiritatis, & credunt in Dominum.

de una quæ visa est ex mari ascendisse, & de altera quæ visa est ex terra ascen lisse, de priore agitur a Vers. 1 ad 10, & de posteriore a Vers. 11 ad 18; quæ quod sint Bestiæ draconis, patet a versibus 2.4.11, ibi: per primam bestium significatur sides separata a charitate quoad consirmationes ejus ex nuturali homine; & per alteram significatur sides separata a charitate quoad consirmationes ejus ex Verbo, quæ etiam sunt falsissicationes veri: sed prætereo illa explicare, quia continent argumentationes eorum, quæ prolixius diducendæ sorent; solum ultimum hoc, "Habens intelligentiam computet numeram Bestiæ, numerus enim hominis est, & numerus ejus sexcenta sexaginta sex,, Vers. 18: habens intelligentiam computet numerum bestiæ, significat qui in illustra-

tione sunt, inquirant quale confirmationum istius fidei ex Verbo; numerus enim hominis est, significat quod sit quale propriæ intelligentiæ; & numerus ejus sexcenta sexaginta & sex, significat omne verum Verbi salssiscatum.

## Quod illi, qui in fide separata a charitate sunt, intelligantur per Hircos apud Danielem & Matthæum.

Matthæum Cap. XXV, intelligantur illi qui in fide separata a charitate sunt, constare potest ex eo, quod opponantur Arieti & Ovibus ibi, & per Arietem & per Oves intelligantur qui in charitate sunt: Dominus enim in Verbo vocatur Pastor, Ecclesia ovile, & homines Ecclesiae in genere vocantur grex, & in specie oves; & quia oves sunt illi qui in charitate sunt, ideo hirci sunt illi qui non in charitate.

62. Quod illi qui in fide separata a charitate sunt, per Hircos intelligantur, demonstrabitur I Ab Experientia in Mundo spirituali. Il Ab Ultimo Judicio super quos peractum est. III Ex descriptione pugnæ inter Arietem & Hircum apud Danielem. IV. Et demum ex omissione charitatis illorum, de quibus apud

Matthæum

63. I. Quod illi, qui in fisle separata a charitate sunt, intelligantur in Verbo per Hircos, ab Experientia in Mundo spirituali. In Mundo spirituali apparent omnia quæ in Mundo naturali, apparent domus & palatia, apparent paradisi & horti, & in illis arbores omnis generis; apparent agri & novalia, tum campi & vireta; & quoque armenta & greges; omnia in tali similitudine, in qua super nostra tellure; nec alia intercedit differentia, quam quod hæe sint ex origine naturali, & illa ex origine spirituali: quare Angeli, quia spirituales sunt, vident illa quæ ex origine spirituali sunt, similiter ut homines illa quæ ex origine naturali funt. Omnia, que apparent in Mundo spirituali, sunt correspondentiæ, correspondent enim affectionibus Angelorum & Spirituum: hæc causa est, quod illi qui in affectione boni & veri funt, & inde in sapientia & intelligentia, habitent in palatiis magnificis, circum que sunt paradisi pleni arboribus, que correspondent, & circum illos agri & campi, in quibus cubant greges, qui funt apparentiæ: Correspondentiæ autem oppsitæ sunt apud illos qui in affectionibus malis funt; hi vel funt in Infernis inclusi ergastulis, quæ sunt absque senestris, in quibus tamen est lumen sicut ex igne fatuo, vel sunt in desertis & habitant in mapalibus, circum que omnia sterilia funt, & ibi ferpentes, dracones, ululæ, & plura, quæ malis illorum correspondent. Inter Cælum & Infernum est locus medius, qui vocatur Mundus spirituum; in hunc venit omnis homo statim post mortem; & ibi simile commercium est unius cum altero, sicut hominum inter se super tellure; ibi etiam omnia, quæ apparent, correspondentiæ sunt; apparent etiam ibi horti, luci, sylvæ cum arboribus & virgultis,

gultis, ut & campi floridi & virides, & simul varii generis bestiæ, mites & immites, omnia secundum correspondentiam affectionum illorum. Ibi sæpius vidi Oves & Hircos, & quoque pugnas inter illos, similes illi pugnæ, quæ describitur apud Danielem Cap. VIII; vidi Hircos cum cornibus antrorsum & retrorsum flexis, ac illos cum furore irruentes in Oves; vidi Hircos cum duobus cornibus, quibus cum vehementia ferierunt Oves; & cum aspexi quid esfet, vidi aliquos rixantes inter se de charitate & side; ex quo patuit, quod sides separata a charitate esset quæ appareret sicut Hircus, & quod charitas ex qua sides esset quæ appareret sicut Ovis. Quia hæc sæpius vidi, datum est pro certo scire, quod illi qui in side separata a charitate sunt, in Verbo per Hir-

cos intelligantur.

64. II. Quod illi qui in fide separata a charitate sunt, intelligantur in Verbo per Hircos, ex Ultimo Judicio Juper quos peractum est. Ultimum Judicium non super alios factum est, quam qui in externis fuerunt morales, ac in internis non spirituales, aut parum spirituales; illi autem qui tam in externis quam in internis fuerunt mali, longe ante ultimum judicium in infernum conjecti funt, & illi qui in externis & simul in internis spirituales fuerunt, longe ante ultimum judicium in cælum elevati sunt; nam Judicium non factum est super illos qui in Cælo erant, nec super illos qui in Inferno, sed super illos qui in medio inter Cælum & Infernum fuerunt, & ibi fibi fecerunt ficut Cælos. Quod Ultimum Iudicium super illos & non super alios factum sit, videri potest in Opusculo de ULTIMO JUDICIO, n. 59 & 70; & videbitur ulterius in Continuatione De ULTIMO JUDICIO, & ibi super Reformatos; ex quibus tunc illi qui in fide separata a charitare non modo doctrina fed etiam vita fuerunt, in Infernum conjecti sunt, ac illi qui in eadem fide solum quoad doctrinam, sed usque in charitate quoad vitam fuerunt, in Cælum elevati funt: ex quibus patuit, quod non alii per hircos & per oves a Domino apud Matthæum Cap. XXV, ubi loquitur de Ultimo Judicio, intellecti sint.

oper hircos, ex descriptione pugnæ inter arietem & hircum apud Danielem. Omnia quæ in Daniele sunt, in spirituali sensu agunt de rebus Cæli & Ecclesiæ, sicut omnia in Universa Scriptura Sacra; ut in Doctrina Novæ Hierosolymæ de Illa n. 5 ad 26, ostensum est: ita quoque illa in Daniele, quæ de pugna Arietis & Hirci ibi Cap. VIII, dicuntur; quæ talia sunt: ,, In visione vidi Arietem, cui duo cornua alta, sed altius ascendens posterius: & quol cornu feriret versus occidentem, septentrionem & meridiem; & magnum se faceret. Dein vidi Hircum venientem ab occidente super facies totius terræ, cui essert cornu inter oculos; & quol cucurrerit ad Arietem cum suvore roboris sui, & fregerit duo cornua ejus, & projecerit eum in terram, & conculcaverit eum; at quod fractum sit cornu magnum Hirci, & loco ejus ascenderint quatvor cornua: & quod ex uno eorum exiret cornu exiguum, quod crevit valde versus meridiem; versus ortum, & versus decus, & usque ad excercitum Cælorum, & dejecit in terram de excercitu, & de stellis, & conculcavit ea: imo extulit se ad principem excercitus, & ab Eo sublatum est juge, & projectum babitaculum sanctuarii Ejus; quia projecit Veritatem in terram. Et audivi unum Sanctum

dicentem, quo usque Visio bæc, juge & prævaricatio vastans, ut detur sanctum & exercitus conculcatio; & dixit, usque ad resperam mane, tunc justificabitur Sanctum, Cap VIII. 2 ad 14.

66. Quod visio illa prædicat status Ecclesiæ suturos, patet maniseste, nam dicitur quod a Principe excercitus sublatum sit juge, projectum Habitaculum sanctuarii Ejus, & quod Hircus projecerit Veritatem in terram: tum quod Sanctus dixerit, quousque visio hæc, juge & prævaricatio vastans, ut detur Sanctum & excercitus conculcatio, & quod hoc esset ad vesperam mane, quando justificabitur Sanctum; per vesperam enim intelligitur sinis Ecclesiæ quando nova erit. Simile postea in eo Capite per Reges Mediæ & Persiæ intelligitur, quod per Arietem, & simile per Regem Græciæ quod per Hircum; nam Nomina Regnorum, Gentium & Populorum, tum Personarum & Locorum, in

Verbo significant res Cæli & Ecelesiæ.

67. Explicatio illorum hæc est, ,, Aries cui duo cornua alta, quorum al-,, tius ascendit posterius, significat illos qui in side ex charitate sunt: quod cornu feriret versus occidentem, septentrionem & meridiem, significat dissipationem mali & falsi: quod magnum se faceret, significat incrementum: hircus veniens ab occidente super facies totius terræ, significat illos qui in fide separata a charitate sunt, ac invasionem Ecclesiæ ab illis, occidens est malum naturalis hominis: cui cornu inter oculos, significat propriam intelligentiam: quod cucurrerit ad arietem cum furore roboris, fignificat quod vehementer impugnaverit charitatem & ejus fidem: quod fregerit duo cornua ejus, projecerit eum in terram, & conculcaverit eum, fignificat quod prorsus disperserit & charitatem & fidem, nam qui unam etiam alteram dispergit, unum enim faciunt: quod fractum sit cornu magnum hirci, significat non apparentiam propriæ intelligentiæ: quod loco ejus ascenderint quatuor cornua, significat applicationes sensus literæ Verbi ad confirmandum: quod ex uno eorum exiret cornu exiguum, fignificat argumentationem, quod nemo possit implere legem, & facere bonum a se ipso: quod id cornu creverit versus meridiem, versus ortum & versus decus, significat per id infurrectionem in omnia Ecclesiæ: & usque ad exercitum cælorum, & dejecit de exercitu, & de stellis, & conculcavit illa, significat sic destructionem omnium cognitionum boni & veri, quæ charitatis & fidei essent: quod extulerit se ad Principem exercitus, & ab eo sublatum est juge, & habitaculum sanctuarii ejus, significat quod sic depopulatus sit omnia cultus Domini & Ecclesiæ Ipsius: quod veritatem projecerit in terram, significat quod vera Verbi salssiscaverit: per vesperam mane, quando justificabitur sanctum. fignificatur finis Ecclesiæ istius, & principium Novæ".

68. IV. Quod illi, qui in fide separata a charitate sunt, intelligantur per hircos, ex omissione charitatis eorum apud Matthæum. Quod non alii per Hircos ac per Oves intelligantur apud Matthæum Cap. XXV. 31 ad 46. quam qui per Hircum & per Arietem apud Danielem, patet ex eo, quod ad Oves enumerentur opera charitatis, & dicatur, quod illa fecerint; & quod ad Hircos enu-

#### DOCTRINA NOVÆ HIEROSOLYMÆ

merentur eadem opera charitatis, & dicatur quod illa non fecerint, & quod hi ideo damnentur; est enim apud eos qui in side separata a charitate sunt, omissio operum, ex negatione quod nihil salutis & Ecclesiæ in illis sit; & cum removetur ita charitas, quæ consistit in operibus, cadit etiam sides, quoniam sides est ex charitate; & cum non charitas & sides, est damnatio. Si omnes mali per Hircos ibi intellecti suissent, non opera charitatis quæ non secerunt, sed mala quæ secerunt, enumerata suissent. Similes per Hircos etiam intelliguntur apud Sachariam, Super Pastares exarsit ira mea, & super Hircos visitabo, X. 3. Et apud Ezechielem, Ecce Ego judicans inter pecudem & pecudem, inter Arietes & inter Hircos: num parum vobis, pascuum bonum depascitis, etiam reliquum pascuorum conculcatis pedibus vestris: cornibus vestris feritis omnes Oves insirmas, donec disperseritis illas: ideo salvabo Gregem meum, ut non sit amplius in prædam, XXXIV. 17, 18, 22. seqq.

### Quod Fides separata a Charitate Ecclesiam & omnia ejus destruat.

69. Pldes separata a charitate nulla est sides, quoniam Charitas est vita sidei, est anima ejus, & est essentia ejus; & ubi nulla sides est quia nulla charitas, ibi nulla Ecclesia est: quare dicit Dominus., Filius hominis

", cum venerit, num inveniet fidem super terra". Luc. XVIII. 8.

70. Audivi Hircos & Oves aliquoties de eo colloquutos, num illis, qui se confirmaverunt in fide separata a charitate, ulla veritas sit, & quia dixerunt, quod multa sit, Lis illa in examen missa est; & tunc interrogati sunt, num sciant quid Amor, quid Charitas, & quid Bonum, & quia hæc erant quæ feparaverunt, non potuerunt aliter respondere, quam quod non scirent. Interrogati funt, quid Peccatum, quid Pænitentia, & quid Remissio peccatorum, & quia responderunt quod qui justificati sunt per sidem, illis remissa peccata fint, ut non amplius appareant; dictum est illis, hec non veritas funt. Interrogati quid Regeneratio, responderunt quod vel sit baptismus. vel quod fit remissio peccatorum per sidem; dictum illis quod id non veritas sit. Interrogati quid spiritualis homo, responderunt quod sit qui justificatus est per fidem confessionis nostræ; sed dictum illis, quod hæc non veritas sit. Interrogati de Redemptione, de Unione Patris & Domini, deque Unitate Dei, & responderunt quæ non veritates erant; præser plura. Post Interrogationes & Responsa Lis ad Judicium venit, quod erat, quod illi qui confirmaverunt se in side separata a charitate non habeant ullam veritatem.

71. Quod ita sit, non credi potest ab illis in mundo, quoniam qui in salsis sunt, non vident aliter quam quod salsa sint vera, & quod plura scire, quam quæ sidei eorum sunt, tanti non sit; & sides illorum est separata ab intellectu, est enim sides cæca, & ideo non inquirunt; & hoc non aliter inquiri potest

quam ex Verbo media illustratione intellectus; quare vera, quæ ibi sunt, vertunt in salsa, cogitando sidem ubi vident amorem, pænitentiam, remissionem peccatorum, & plura quæ sacti erunt.

nem peccatorum, & plura quæ facti erunt.

72. Verum enim vero, tales sunt illi qui se in sola side & doctrina & vita consirmaverunt; sed non illi, qui, tametsi audiverunt & crediderunt quod sola sides salvet, usque mala ut peccata sugerunt.

